

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

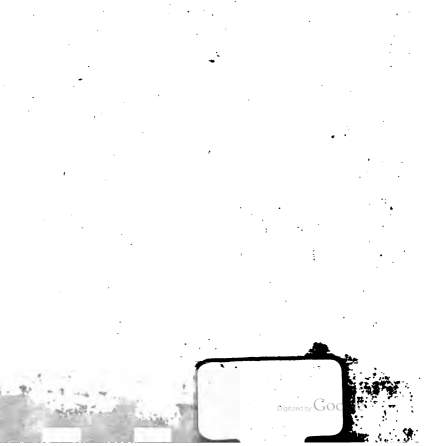
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





### S, PUFENDORFII<sup>o</sup>

D E

## OFFICIO

HOMINIS & CIVIS

J U X T A

# Legem Naturalem

LIBRI DUO.

Selectis Variorum Notis, maximeq; propriis

illustravit, celeberrimi Buddei Historiam

Juris Naturalis Notis adauctam præ-

missit, Indicemq; rerum subjunxit

[mas]

That I stacken from the stacken

THO. JOHNSON, A. M.

Editio Tertia longe auctior & emendatior.

#### LONDINI

Impensis Gul. Thurlbourn, Bibliopolæ Cantab.

Prostant apud I. Beecroft P. Vaillant & I.

Nourse, Londini; & Fletcher, & Clements,
Oxonii, 1748.

Digitized by Google

Dict. of not.



5. - 5.

# PRÆFATIO EDITORIS.

Olumus multa præfando, ut moris est, lectorem diutius in limine morari; cum ne patientia ejus & otio abutamur, tum ne liber, qui jam satis pinguescit, in majorem quam par est molem excrescat. Nolumus vel in laudibus auctoris longe celeberrimi enarrandis, vel in disciplinæ quam tradit præstantia & utilitate prædicandis tempus conterere. Notiffima hæc omnia, & fere quotidianæ operæ. Attamen pauca sunt, quæ de ratione & instituto nostro

tro in libro hoc edendo forsan scire avebit lector, & nostrà intererit dicere; ne miretur aliquis qua fiducia & spe, quo confilio & mente post toties iteratas editiones à viris celeberrimis TITIO, BAR-BEYRACCIO, OTTONE, WE-BERO, TREVERO, CARMICHAE-LE, LEHMANNO aliisq; adornatas & commentationibus satis fuperque illustratas, ipse alteram paraverim. Non est nostri alienos labores finistris sermonibus carpere & lacerare, etsi votis & desideriis nostris haud prorsus satisfaciant. Nemo inficias ibit viros illos doctissimos in Pufendarfia adordando utilissimas operas præstitisse: plane injustus essem, si illos præclare (proculdubio longe supra meas vires & moduli rationem) in hac palæstra se exercuisse haud luben-

. 9

tér agnoscerem, ex quibus uberrimos ipfe fructus percepi. Sed plus vident oculi quam oculus; & si priorum hominum laboribus adjutus ipfe his longe inferior opusculum Pufendorfianum meliori forma & habitu è prelo exire justero, minus tamerfi laudis & gloriolæ (quam ex hac re nequaquam capto) mihi exinde accreverit, non minus tamen commodi & fructus percipiet lector novitius, & in hisce rebus parum exercitatus. Etenim non est nostri instituti aut exspectationis, ut doctis & harum rerum peritis profim; hoc folum in votis est, ut tyronibus quiddam adjumenti afferre possim; & Juventuti, Academicæ præsertim, quæ Juri Naturali operam dat, notitiam ejus faciliorem reddam.

A 4

FA-

## PRÆFATIO

FATEOR equidem affatim scriptorum reperiri posse, qui hanc materiam cum laude tractarunt: inter quos primas partes tenere GROTIUM & PUFENDORFIUM nemo est in hisce literis mediocriter versatus, qui non ultro agnoscit. Ille vero eruditis scribens, tyronibus se minus utilem præbuit, quippe quod stylus brevis & terminis scholasticis impeditus haud facile intelligatur, & testimoniis veterum perpetuo refertus non nisi adultis & his literis imbutis tentandus sit. Præterea tota ejus hypothesis falso fundamento nititur: in his præcipue claudicans, primum quod Jus Naturale ab abstractis rerum naturis, seposita Dei voluntate, derivet; deinde quod Jus Gentium à Jure Naturæ prorsus distinctum & diversum, idque

que ex moribus gentium Proteo mutabilioribus quodammodo exkulptum, sibi in mente fingat: ob quas causas multis ambagibus & difficultatibus sæpe sæpius implicatur. Noster vero Pufen-DORFIUS, in gratiam tyronum. " brevi & perspicuo compendio " (verbis ipsius utor) præcipua " juris naturalis capita exposuit; " ne si citra cognitionem velut "'élémentarem in diffusa ejus dis-" ciplinæ spatia sese immiserint, " copia & difficultate rerum pro-" telentur,1" Certis & firmissimis principiis Systema adstruxit; legis naturalis originem & auctoritatem ab ipso naturæ auctore deduxit; officia hominis ab ipfius indole & natura sociali profluere docuit;

Vid. Præfat. Auctoris, § 1.

omnia denique (paucissimis minoris momenti exceptis) subacto ingenio & acri judicio construxit, & si minus copiose & ornate, vere tamen apteque dixit.

Cum igitur Juventutem, quæ in nostro Collegio bonarum literarum fatagit, erudiendi instituendique mihi demandatum sit munus; id vero maxime necessarium habui, ut Jurisprudentia & Philosophia Moralis, in quarum studio omnium artium, quæ ad rectam vivendi viam pertinent, ratio & disciplina continetur, in Pupillorum gratiam illustrentur: hunc ad finem Pu-FENDORFIUM mihi ducem selegi, & ex eo quæ ad Jus Naturale & Mores spectant, docere & exponere suscepi; Juventutem nostram bonum exinde fructum percepturam esse

esse sperans: nec ut opinor spes me fefellit. Sed cum plurima in hoc libello præclara & bonæ frugis invenerim, facile tamen sensi cum non omnibus numeris absolutum esse; multa perquam necessaria extremis tantum labiis attingere; nonnulla prorsus omittere; pauca denique (quod humanum est) perperam tradere. Omnia hæc in libro exponendo auditorum gratia mihi notanda esse duxi: ideoque memoriæ causa animadversiones, quæ vel legendo vel cogitando mihi occurrebant, chartis commisi, quas fingulis libelli foliis interpofui. Ex hoc fonte & origine Pu-FENDORFIUS jum hac nova facio & ornatu in publicum prodit. Nihil tale meditabar, cum notas exscripsi, quæ nostris omnino & Pupillorum paucorum usibus def-A 4. tinatæ

tinatæ fuerunt: sed cum privatis meis commodis eas inservire expertus fim, aliis etiam haud prorsus inutiles esse posse speravi; ideoque animus utilitatis publicæ, præsertim academicæ, studiosus in propriis scriniis eas diutius delitescere haud passus est. Neque causam vidi, quare me ab hoc instituto deterrerent aliqum in eadem palæstrâ labores; cum facile perceperim tantam esse hujusce doctrinæ ubertatem, ut locus sit pluribus idem argumentum tractare, & plurima bonæ frugis addi posse iis, quæ ab aliis in commentariis suis edisseruntur : præsertim cum nemo inter nostrates reperiatur qui ullam hujusce libri editionem emisit; issque editionibus, quæ in Germania evulgatæ fuerint, haud tam facilis in Bibliopolarum nostrorum officinas

officinas pateat aditus. Quænam verò in hâc nostrà editione adornandà præstitimus, & in quibus præcipuè utilis esse possit, paucis accipiat lector,

Сим plurima ab ipfo auctore penitus omittantur, alia vero nimis concise tradantur sut supra monuimus) id præcipue laboravi, ut ea supplerentur, quorum accessione ipse liber una cum notis justum fystema tum Jurisprudentiæ naturalis, tum Philosophiæ moralis conficere posset. Hæc autem vel ex proprio penu, vel ex aliorum Editorum, præcipuè verò cl. BARBEYRACCII Gallicanis commentariis, vel ex probatissimis auctoribus, quales funt GROTIUS, SANDERSONUS, BUDDEUS, &c. subministravi. Nolui sane illa unquam

### PREFATIO

unquam dicere, quæ magis apte & ornate alius quisquam prius dixerat. Spero itaque me lectoris veniam impetrare posse, quod cum deficit auctor, ex aliis scriptoribus ea, quæ ad rem propositam pertinere maxime videbantur, identidem allegavi: nequit illi fraus effe, cum ipsorum nomina semper subjeci. Sæpe etiam exemplis fingularibus generalia auctoris præcepta illustravi; modo ex jure Romano, modo ex veterum Philosophorum, ARISTOTELIS, CICERONIS, SE-NECE, &c. scriptis, iis, quæ magis recondita & obscura funt, lucem affundere conatus fui. Errores item, in quos nonnunquam labitur auctor (ecquis autem non aliquando dormitat?) diligenter notandos effe duxi. Deinde in gratiam illorum, qui eandem materiam fufius

fusius & prolixius tractatam videre velint; parallela loca GROTII & PUFENDORFII in opere majori semper adamussim indicavi\*: adeo ut duos istos auctores, si quis velit, pro perpetuo commentario ad hoc opusculum sibi comites habeat.

In fecunda hac editione ut nihil deficiat, quod Juventutis commodis infervire possit, non tantum notas auctiones seci, séd & Historiam Juris Naturalis à viro doctissimo J.FR. BUDDEO conscriptam, lectu dignissimam præmisi, quam notis adauxi eo sine ut persectior evaderet & ad hanc usque ætatem perduceretur.

DENI-

Numeri, quos a principio ad finem libri in margine adscriptos videbit Lector, parallela PUFENDORFII loca indicant.

### PŘÆFATIO.

Denique Indicem rerum, tam quæ in textu, quam quæ in notis occurrunt, subjunxi. Nil aliud restat, quod lectorem monendum esse volui, nisi quod conatibus nostris saveat, & si quæ maculæ irrepserint,

\_\_\_\_ Quas aut incuria fudit,
'Aut humana parum cavit natura\_\_\_\_

nobis eas humaniter condonet.



TABULA

#### TABULA

### CONTENTORUM.

BUDDEI Historia Juris Naturalis.
Pag. 3
Pufendorfii Dedicatio.
p. 91
Ejusdem Præsatio ad Lectorem.
p. 97

## De Officio Hominis & Civis.

### LIBER PRIMUS.

I. DE Actione bumana. p. 113
De Norma actionum bumanarum, seu de Lege in genere.

III. De Lege Naturali. p. 169
IV. De Officio Hominis erga Deum, seu de Religione Naturali. p. 187
V. De Officio Hominis erga Seipsum.

p. 217

Digitized by Google

VI. De

| VI. De Officio quorumlibet e | erga quos- |
|------------------------------|------------|
| tibet; & primo, de n         |            |
| dis aliis.                   |            |
| VII. De agrioscendo Natura   | sli Homi-  |
| num equalitate.              | p. 258     |
| VIII. De promiscuis Officiis | Humani-    |
| tatis.                       | p. 265     |
| IX. De Officio Paciscentium  | in genere. |
|                              | p. 274     |
| X. De Officio Sermocinantiu  | m. p. 299  |
| XI. De Officio Jurantium.    | p. 308     |
| XII. De Officio circa adquir | _          |
| rum dominium.                |            |
| **HH. De Officiis, que ex De |            |
| rum per se resultant.        | P. 339     |
| XIV. De Pretio.              | p. 343     |
| XV. De Contractibus, qui     |            |
| rum prasapponunt, G          | fluentibus |
| inde Officiis,               | p. 352     |
| XVI. Quibus Modis solvante   |            |
| tiones, que ex Patti         | _          |
|                              | p. 369     |
| XVII. De Interpretatione.    | P· 374     |

LIBER

### LIBER SECUNDUS.

| I. DE Statu hominum                  | naturali |
|--------------------------------------|----------|
| $D^{-}$                              | p. 381   |
| III. De Officiis conjugalibus.       |          |
| III. De Officiis Parentum &          |          |
| rum                                  | D 402    |
| IV. De Officiis Dominorum            | ff Ser-  |
| vorum.                               | p. 413   |
| vorum.<br>V. De Caufa impulsiva conf | ituendæ  |
|                                      | p. 417   |
| VI. De interna Civitatum St          |          |
| VI. DE IMPINA OPCINION OF            |          |
| VII. De partibus summi imperii       | p. 423   |
|                                      | _        |
| III. De Formis Rerumpub              | _        |
| TY D Martinitus imposit              | p. 438   |
| IX. De Affectionibus imperii         |          |
| 1: 1                                 | P· 444   |
| X. De modis adquirendi In            | -        |
| imprimis Monarchicum.                |          |
| <b>XI.</b> De Officio summorum $1$   |          |
| tium.                                | P· 453   |
| III. De Legibus civilibus in         |          |
| ·                                    | p. 460   |
| $\mathbf{v}$                         | TII DA   |

## xvi TABULA, &c.

| XIII. $D$ | e jure Vitæ & Necis.                   | p. 465 |
|-----------|----------------------------------------|--------|
| XIV. D    | e Existimatione.                       | P· 473 |
|           | e Potestate summi in                   |        |
|           | bona Civitate conte <mark>nt</mark> a. | p. 48c |
| XVI. D    | e Bello & Pace.                        | p. 489 |
|           | e Fæderibus.                           | p. 491 |
| XVIII. D  | e Officiis Civium.                     | P· 494 |



\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

VIRI CL.

# Joan. Francisci Buddei

Theol. D. et P. P. O.
Apud JENENSES
HISTORIA JURIS NATURALIS.

Notis Editoris adaucta.





# HISTORIA JURIS NATURALIS.



U I eam philosophiæ partem, Ju Na quæ de officiis bominum ad om- tur nem honestatem componendis natum, præcipit, quam plerique centiorum jus natura appelli-

tant, cum ipsis hominibus natam esse asserunt 2 :

1 Hzc literaria Historia Juris Natura prima vice prodiit Lugd. Bat. 1692. PHIL. REINE. VITRIARII Institutionibus Natura & Gentium adjecta, Postça auctor iple earn longe auctiorem reddens & ad fuam ufque setatem perducens in lucem emifit inter felesta quadem Juris Natura & Gentium, Hale. 1204.

Si quis Historiam Juris Naturalis plenius cognoscere voluerit, plurimi funt libri huic ufui inservientes, augs hic recensebimes.

Joan. Baluh. Wernhere Dissertatio de pregipis nonnullis Juris Natura scriptoribus. Liplie. 2699.400. JOAT,

#### HISTORIA

runt <sup>2</sup>; ita ut par est, utque doctrinæ hujus & ratio & antiquitas exigit, sentiunt. Quod enim nonnulli,

JOAN. GROBNINGII Præfatio ad Pufendorsium de Officio Hominis & Civis. Holmia. 1701. 12mo. Ejusdem Bibliotheca Juris Gentium Exotica. Hamb. 1703. 8vo.

JAC. FRID. LUDOVICI Delineatio Historiæ Juris divini naturalis & positivi universalis. Hale. 1701. 4to. Recusa auctius, 1714, 8vo.

JOAN. NIC. HERTII Commentatio de Jurisprudentia universali, que Opusculis inserta legitur. Franc. 1700. CHR. THOMASII Historia Juris Nature paulo ple-

nior. Hale. 1709. 4to.

GOTTL. STOLLII Introductio in Historiam literariam. latine versa à Langio. P. 3. c. 2. Jenæ, 1728. 4to.

Jo. FR. BUDDEI Compendium Historiæ Philosophicæ, à Walchie. cap. 6. Halæ. 1731. 12mo.

RELMMANNI Historia literaria. Vol. 6. 1718.

EPHR. GERHARDI Prolegomena ad delineationem Juris Naturae. Jenæ. 1712. 8vo.

Burc. Gott. Struvii Bibliotheca Juris selecta, Cap. 7. Jenæ. 1725. Ejusdem Bibliotheca Philosophica, cap. 8. Jenæ. 1721.

DAN. GEORG. MORHOFII Polyhiftar Literarius. Tom. 3. L. 6. Lubece. 1732. 4to.

Denique qui instar omnium est, Joan. Barbeyrac-CII Historica Præsatio ad versionem Gallicam Fusendorsii de Jure Natura & Gentium. Anstel. 1706. 4to. & fæpius posthac recusa.

In quo sensu vult auctor Jus natura cum insti baminibus natum esse, haud certe perspectum habeo: sed
vehementer suspicor eum notitiam qui ndam à natura
instam & ingenitam innuere: quippe qui in alio opere
[sc. Philos. Moral. P. 2. c. 2. p. 398] innata quadam esse Principia Practica ex prosesso docet, caque
contra Lockium acerrime propugnat. Hanc autem
Hypothesin esse ab omni vera Philosophia longe alienam, vix quisquam inveniri potest, si modo Philosophiam vel summis labris attigerit, qui ignoret. Jus
naturae

. Digitized by Google

nonnulli, interque eos C. Corn. Tacitus rerum suarum longe consultissimus scriptor, tradiclere, vetustissimos mortalium, nulla adbuc mala libidine, sine probro, scelere, eoque sine pæna, aut coercitionibus egisse, & sponte sua, sine lege, sidem rectumque coluisse; id ejusmodi est, ut aut a side abhorreat penitus, aut principum jussis, tabulisque legum, scriptisque eos saltem caruisse monumentis, evincat condoceatque.

II. Parentes vero suos erudivisse liberos, A Parenrectique & honesti non minus imbuisse ele-tibus mentis, quam vero de Numine sensu, id si culcatum quis in dubium vocaverit, næ! is fimplicium liberis; proborumque, & fanctiorum, quibus præditi erant cordatissimi mortalium, morum, haud sane æquus est æstimator. Ast, cum aut alienæ potentiæ metus, aut alia quævis ratio jungeret homines, & in majores coetus, quos civitates deinceps appellarunt, coire juberet; pristinis moribus eousque vixerint, ut a parentibus, quid jus fasque & nefas esset, acciperent liberi; rectores autem civitatum rerumque domini, saltem quæ e re civitatis esfent, fancirent statuerentque. Erumpere inde in ævum omne nefas, hominum pravitas

naturze eo sensu naturale & innatum esse prositemur, quo ipsa Ratio vel Lingua à natura insita dici potest: sed non alio. Natura facultatem, Usus & Institutio rem ipsam sive habitum concessit. Vid. Tractatum anonym. De morali Obligatione.

<sup>3</sup> Annal. III. 26. add. Ovid. Metam. I. 1. & Lucretius, Lib. V.

magis magisque se prodere, fraudibus, dolis se invicem convenire, sceleribus injuriisque nec modum nec finem statuere. Qui itaque rerum summam tenebant, ruere præcipiti cafu & collabascere civitates, intelligebant, ni vitia hominum fuis circumscriberentur limitibus, poenisque coercerentur.

III. Nimirum & spernere rationis impeimperanti-bus, civi- rium, & domesticam disciplinam negligere, ut rebus deperditis ac profligatis non aliud quid remedio esset, quam publica auctoritate fanctionibusque, ad observanda ea, quæ honesta sunta turpia sugienda, homines rationis rectæ contemptores compellere. Sed vero & tunc ut credo patuit, quod nunquam, fere non experientia est comprobatum, clarissimum illud fulgentissimumque lumen, infusum a fapientissimo Numine, insitumque mortalium pectoribus, velut nubibus quibusdam obductis abscondi, nec cuivis quid pulchrum hones-tumque sit, quid turpe sœdumve, semper perspici. Quæ ergo præeunte ac prælucente ratione quilibet facere debebat, ad ea civilibus fanctionibus adigi cœpere. Cumprimis quæ ut homo homini exhiberet, fas erat, fedulo erant inculcanda, cum proclives valde pronique sint mortales ad se invicem lædendos; unde lites contentionesque & infinita quibuscum civitatibus conflictandum est, mala enascuntur.

Legescivi- IV. Sic iraque arbitror, quod gentium aut les praci- omnium, aut plerarumque leges, quæ civiles pua ejus vocantur, præstantiora simul junis naturalis capita conesse

effe arcessendum. Faciet pretium operæ, qui gentium tum veterum, tum recentiorum, & inter illas earum quam maxime, quæ nostram incoluere Germaniam, leges, que ceu servatæ ex naufragio tabulæ magnorum virorum ope ad nos pervenere, excusserie; & hujus, quod ratio omnes docet, juris vestigia luculentiffirma subinde deprehendet. Romanas enim leges lubens practereo, quippe in quibus naturales illæ tanto manifestius quandoque se conspiciendas præbent, quanto cetera um gentium inftitutis & fanctionibus, eruditiffimorum virorum confessione atque judicio præftant . Attici quoque juris, quod secundum a Romano, suo merito occupat locum, non minor est præstantia, nec obscuriora hujus sententiæ nostræ suppeditat documenta, id quod ne quenquam fugeret, JOANNIS MEURsii atque SAMUELIS PETITI e tenebris illud strenue eruentium opera, æternis laudibus digna effecit.

V. Hunc proinde in modum naturæ leges Nee facile positivarum, ut vocari folent, involucris vesti- ab iis distæ & circumseptæ, quandoque & per legum- cernuntur latorum inscientiam obscuratæ aut eversæ, longe quidem lateque, per civitatum omnium jura dispersæ sunt atque diffusæ; simul tamen civiles & naturales inter se confusa ita

<sup>4</sup> Conf. de Jure Naturæ & Gentium, Romanorum speciatim Jureconsultorum, Joannes Groeningius in Bibliatheca Juris Gentium juxta disciplinam Europæorum, Lib. H. c. 1. seqq. qui & cap. 6. de sure universal; secundum doctrinam Germanorum & Borealium agit.

atque commixtae, ut has ab illis secernere. res fummi & desperati fere laboris, doctissimis quoque viris visa fuerit 5. Intellexit hoc probe, si quis alius, Joannes Seldenus, Britanniæ illud immortale decus. Namque perplexa rite extricare, confusa invicem diftinguere, veri ac falsi confinia, horumque sinuosos anfractus satis habere exploratos, & demum ex eis quæ superstruuntur, de sundamentis seu principiis recte conjicere (qui illis utique subeundus est labor, qui naturales civilesque leges inter se permixtas secernere rite ac fejungere volunt) rem perquam arduam, pene inaccessam, & mortalium paucissimorum esse, diserte profitetur 6. Jam ergo mirari desino tot effluxisse secula, feracia quidem doctiffimorum virorum legumque civilium interpretum fapientissimorum, quibus ingenium æque ac industria adeo non defuit, ut commentationum, quas seduli assiduique homines in lucem protulere, mole jam pridem orbis eruditus laboret; sed recentiori demum ætate extitisse, qui præclarum istud pulcherrimumque opus, ex involucris suis, tegumentisque evolvendi naturæ effata, ingenti animo, labore incredibili, fed fuccessu felicissimo, aggrederentur.

Item Theo- VI. Ceterum ut civilibus legibus (id quod logiæ im commonstratum hactenus comprobatumque mixtum:

<sup>5</sup> Vid. SAMUEL RACHELIUS in Prolegom. ad Officia Ciceronis. § XXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> De Jure Naturæ & Gentium focundum disciplinam Ebræorum, Lib. 1. c. 3.

ch) ita & fanctiori illi reconditarque disciplinæ, quam Theologiam nuncupant, non minus interspersa fuerunt, & intermixta rationis dictata, tanto majori inde industria eruenda & colligenda, quanto acrius sacri antistites in campo, in quo illis nec meti nec seri videbatur, ingenii exercuere vires. Utique ita est, non ultimam in hac arte sedem occupant officia, quibus fanctum & immortale Numen ex luminis naturalis præscripto colunt mortales. Dum igitur nondum in civitates coaluissent homines, unumquemque patrem samilias facra rite faciendo, & exemplum præivisse suis, & quid de Numine sentire, quo pacto istud venerari fas esset, eos edocuisse arbitror. Conditis autem rebuspublicis, ut viris morum integritate, & puritate, & fanctitate præditis illud munus demandaretur, publica auctoritate, bonorum omnium principum maxime, & ipsarum civitatum intererat. Si enim forte quosdam parentes negligentius fuo munere fungi contingeret (contingere autem facile poterat) feroces homines legumque contemptores inde prodire necesse erat, qui exemplo alios, ut ad quævis scelera ita ad impietatem invitant, civitatesque non raro in maxima falutis discrimina adducunt. Venenum iftud fi fimul quorundam mentes afflavit, longe lateque ferpit, viresque eundo fumit, & incrementa inopinata. Sanctioris itaque disciplinæ antistites, præter ea, quæ de ratione Deum sacrificiis placandi, aut crimina expiandi, & quæ de Numine quemque fentire oporteret, exponebant solerter; & cum

cum probe scirent, mente pura soderumque experti Deum coli quam rectissime, subinde & de morum sanchitate pariter ac justitia, multa præcepere. Laudo hoc proboque, idque eo magis, quod juris naturalis scientia, quam ita fibi vindicaverunt facrorum præfecti, istorum cura & vigilantia immunis ab labe ac errore, ad potteros & ultima fecula transferri, & propagari potnisset; nisi infernalis genii fraude abrepti, non tam rationis reobe dictamina, aut doctrinam a majoribus acceptam, quam inepta ingenii commenta, hominibus propinare maluissent.

Et Mythotilium.

VII. Ex quo enim ceelestem divinamque logiæGen- veriratem erroribus polluere, & commaculare coeperant gentiles, in ipso quoque naturæ jure nisil fanum, nihil integrum feit, cuncta corrupta, dopravata, tenebrisque plus quam Cimmeriis involuta 7. Hoc vero nomine nescio an doctas istas, eruditasque veterum theologonum ac poetarum fabulas redarguere debeam. Fuere quippe & tum, fi quibusdam credimos, qui rectins saperent, quibus ne non desipere snaudi esset, aut involucris imaginibusque occultament veritatem, aut certe in ipsis sigmentis vestigia ejus quæsiverunt. Nec vero naturalis faltem scientise mysteria.

<sup>7</sup> Culpam hanc veterum Gentilium hoc modo reprehendit LACTANTIUS. " Nihil ibi disseritur, quod pro-"ficiat ad mores excolendos, vitamque formandam: " noc habet inquisitionem aliquam veritatis, sed tan-". tummodo ritum colendi, quod non officio mentis, fed " ministerio corporis constat". Instit. Divin. Lib. IV.

C. 3.

sed moralis civilisque philosophia comprimis. jurifque adeo naturalis capita longe præstantissima, hisce sub tegumentis lattiare putant, quod cum ab aliis doctiffinis in hoc literarum genere viris, GERHARDO JOANNE VOS-SIO 5, FABIO PLANCIADE FULGENTIO 9. JOANNE BOCATIO 10, NATALI COMITE 11, Pictorio Vill 12, tum maxime a Fran-CISCO BA CONE de Verulamio 13, quam luculentissime evictum est & commonstratum.

VIII. Difpulla autem quæ orbi universo A Theoloincumbebat caligine, ortaque denuo post na- giactristi.
ana restitum CHRISTUM servatorem oscilesti veritate, tutum. reddins est & naturali juri pristinus splendor, relitura purina, fuperstitio denique reque ac impietas subinde proscripta ac prosligata, Sublimiora fateor longeque fanctiona funt. que a viris divino afflatu perculis proficifebantur, quae tamen & recta quoque ratio honosta esse dictabat; tantum abest, ut ab illis rejecta fint, ut potius egregie stabilita & confirmata, fervatore ipfo subinde ad rationis dictamen provocante. Ea utique christianæ doctrinæ est indoles, ut præter fidem, vitam quoque ad omnem honestatem compositam, ab hominibus exigat, modo quidem & ratione longe excellentiori, quam ut ad mores christianos formandos fola sufficiar ratio; in-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> De Idololatria Gentilium. <sup>9</sup> In libris III de My-10 In Libris XV, de Genealog. Deorum. thologie. " Mythologiarum libro X. In Theologia Mytholog. 13 De sepiencia veterum. Add. Buddei Differtatio de usu Fabularum in Philosophia. terim

terim tali profecto, ut, quæ ex rationis præferipto honesta sunt, neutiquam habeat pro turpibus, quin ut ceteras virtutes proprias Christianis, ita & illas, quæ omnibus communes sunt, commendet.

Apatribus ecclesia cultum;

IX. Sæpius igitur antiquisimis etiam ecclesiæ doctoribus, de juris naturalis capitibus haud perfunctorie sermo instituitur 14. BA-SILIUM MAGNUM, GREGORIUM NAZIANzenum, ipsumque Сня ч sosтомим non tantum græcæ, sed universæ quacunque patet ecclesiæ, summum decus, evolvat, legat, scrutetur, cui dubium forte ambiguumque, id quod a me afferitur, videtur. Hos, ingenio acri, iudicio fingulari, juris hujus quæstiones, quoties eas attingerent, (attigerunt autem fæpius) expedivisse constat, ut ipse Hugo Grotius, restaurator hujus philosophiæ felicissimus, tum demum & pondus & robur, & lucem infignem, se assertis suis conciliare posse, si præfulum horum auctoritate, sententiam muniret, fuerit opinatus 15. Ambrosius, qui plane ad Tulli exemplum tres de officiis libros

<sup>14</sup> Ad. MICHAELIS FOERTSCHII differtatio de philosophia morali & jurisprudentia naturali christiana veterum ecclesiæ doctorum, subjuncta Ambrosio de officiis, ab illo edito, in qua jurisprudentiam naturalem CLEMENTIS ALEXANDRINI, GEORGII NYSSENI, LACTANTII, & AUGUSTINI exhibet.

<sup>15</sup> Longe ab hac sententia recedit cl. BarberRACCIUS, qui in Historica Præsatione, quam operi
Pusendorsiano de Jure Nat. & Gent. præmist, de morali Patrum Theologia copiose verba secit, corumque
errores.

libros composuit 16, quanta solertia in hac doctrinæ parte fuerit versatus, nemo puto ignorat; aut si quis igno: at, Joannem Hen-RICUM BECLERUM adeat velim, qui in Præfatione ad hosce Ambrosii libros, quanti istius viri labor sit faciendus, omnes edocuit.

X. Hi ipsi autem ecclesiæ doctores, offi- Sed cum Theologia cia bominis & christiani, (id quod non est dif-morali im-

errores, quotquot reperiri possunt, acriter perstrinxit, Adversarium nactus est Remigium Ceillier, qui patrum causam egit in Libro cui titulus; Apologie de la Morale des Peres de l'Eglise, contre les injustes Accusations du Sieur Jean Barbeyrae, Paris. 1718, 4tq. Cui respondit Barbeyraccius in, Traité de la Morale des Peres. 1728. Noster Buddeus hujusce controversiæ merita fummatim tradidit in Isagoge Historico-Theologica. L. 2. c. 4. Lipsiæ. 1727. Quædam nuper contra Bar-BEYRACCIUM in Anglia strictim dicuntur a viro doctiffimo Dan. Waterland, S. T. P. in libro cui titulus: The Importance of the H. Trinity afferted, Cap. 7. Lond. 1734. Quæ BARBBYRACCIO stomachum moverunt in Præfatione ad quintam editionem Gallicæ versionis libelli Pufendorfiani de officio hominis & civis. Amst. 1735. Sunt & alii duo libelli in lingua Anglicana conscripti, ad hunc locum spectantes. 1. The Spirit of Ecclesiasticks, of all Sects and Ages, detected. Lond, 1722. Auctor hic nihil aliud egit, quam ea, quæ a BARBEYRACCIO contra Ethicam Patrum dicuntur, anglice transtulit. 2. The Spirit of Infidelity detected. Lond. 1722. Auftore ZACH. GREY, L. L. D. qui iterum longe auctior prodiit. Lond. 1735. De meritis hujusce controversiæ nil dicemus; non noftri est tantas eamponere lites.

16 Recusi sunt A. MDCXCIX. Stuttgardiæ, opera & fludio Michablis Forrtschii, qui & differtatio-

nes quasdam subjunxit.

fimulandum)

simulandum) multo minus principia, diversa utique & admodum inter se differentia, non ita ut par est, secernendo, quæ tamen secernenda esse ipsi sine dubio quidem perspectum habuere & exploratum; aliis ut in eundem errorem inciderent, ac, quod & hodie non adeo infrequens est, theologiam moralem cum iure naturæ confundérent, suppeditavere occasionem. Quod ut excusemus quam lubentissime, admiremur autem, si imitari non licet, quæ recte fapienterque ab optimis viris dicha factaque funt, nostrarum quidem erit partium.

ticis obscu-

Ascholaf- XI. Et urinam non duriora fata, & theologiam & jus infimul naturæ, excepissent! Ecquis ignorat, suisse tempus, cum sæda & tristis ignoranția orbi universo incumberet, & superstitionis regnum magnis undique vi+ ribus stabiliretur 17? Deplorent alii cladem puriori doctrinæ cœlesti illatam. nunc non ago. Philosophiam moralem quoque cum ceteris artibus incultam, squalore & rubigine oblitam jacuisse, ut proscriptam vefut profugamque avolasse, & mortalium deseruisse sedes, censere ejus artis homines potuissent, neminem fugit. Non quidem defuerunt, cum sebelasticorum, ut vocant, barbaris vocibus literarum fedes & sapientise sacraria personarent; ex ipsis etiam theologis, qui hanc doctrinæ partem fub incudern revocarent, ast adeo infeliciter, ut nullus dubitem,

<sup>7</sup> Conf. Boover inft. Phil. eclect. T. I. Part. I. Cap. V. S. IV. seqq. multos

multos in earn ituros fententiam, fatius hofce homines & fibi, & optime arti confuturos fuiffe, si hæc facra non contrectaffent \*\*.

XII. Qui vero in horum faccesserunt lo- corumque eum, ejusdem disciplinæ alumni aliquanto re- discipulis tentiores, industriam profecto & ingenium 19, ad fcientiam hanc excolendam, quod non diffittor, attulerunt, & fubtili ac spinoso dicendi genere, quæ fere propria illorum hominum lans est, multa juris naturalis excusserunt capita; fine ordine tamen cuncta tradunt, infirmo aut lubrico fundamento, quæ docent, Superstruunt, divina humanaque jura miscent, astionum momenta aut plane non, aut jejuna quandoque & ridicula afferunt, sæpissime conara ad patrum auctoritatem, ad conciliorum canones, ad Romanorum præfulum decreta, intempestive provocant. Sunt tamen, quæ indefesso horum hominum studio, id quod æquus rerum existimator non abnuet, atque labori incredibili debentur. Nec tamen ab erroribus variis, lisque gravissimis suerunt immunes, quos tantum abelt, ut Romanæ ecclefiæ theologi, qui horum ceu majorum fuorum se premere vestigia gloriantur, emendaverint conexerintque, ut auxerint etiam, hereditatem novis commentis locupletatam ad posteros transmissuri.

<sup>28</sup> Pleniorem Philosophia Scholastica Historiam videre erit, si cui voluptas esse possit, apud Buddel Histor. Philos. cap. 5. vel ejuidem Isagog. Theolog. P. 2. c. ·4. §. 6.

<sup>39</sup> Conf. GROTZUS in Prolegom. openis de J. H. & P. 3. 52. add. Bozchen. ad loc. p. 22.

Exemplane bilis opiniowis u∫u.

XIII. Certe veteres illos minus defipuex probaisse, contendere ausim, adeo aut ignorantia, aut, quod credere malim, malitia, quosdam corum in transvorsum agit. Fidem faciunt illepida ista de probabilis opinionis usu, unde, judice Ludovico Montaltio, vel potius BLASIO PASCHALI, (hunc enim MONTAL-TII nomine tegi accepimus) ceu ex vitiato fonte, cetera doctrinæ flagitia fluxerunt, ut & de peccate, ut vocant, philosophico, commen-Hujusmodi figmentorum, utut jam in antiquioribus illis THOMA, BONAVENTURA, VASQUESIO, SANCHEZIO, CARENA, NA-VARRO, CORDUBA, AZORIO, RAMIREZIO, CASTANNEGIO, ESCOBARIO, LEDESMA, VALENTIA, CASTRO PALAO, MEDINA, SANCTIO, ARRAGONIO, LOPEZIO, MAR-TINEZIO, ZARANDO, VILLABOLOSIO, aliifque, cumprimis vero DIANA, vestigia quædam deprehendantur: recentiores tamen, HONORATUM FABRI 20, ANTONIUM TE-RILIUM 21, AMADEUM GUIMEDIUM 22, & plures, audacia eousque provexit, ut non tantum asserent, sed & scriptis publicis contenderent fas esse, eligere sententiam, vel unius viri doctrina inclyti auctoritate munitam, utut ceteroquin legi plane repugnantem.

Quod confitentur quidam Romanen-Jes.

XIV. Cui quidem temeritati an addi aliquid possit, vehementer dubito. Idque intellexerunt cordatiores, sanioresque ex ipsis

ecclesta

so In Apol. doctrinæ moral. Jesuit. morum coatra Elicaldum. 24 In fing. theolog. moral. &c.

ecclesiæ Romanensis propugnatoribus, VINcentius Baronius 23, Gonetus 24, Esclapezius 25, Antonius Merenda 26, STEPHANUS GRADIUS 27, JOANNES SINNI-CHIUS 28, ANTONIUS CELLADEUS 29, alija que. Quin fesuitici ordinis viri ægerrime jam ferre incipiunt, tam lepidi fœtus parentes inter suos quæri. Certe THYRSUS GON-ZALEZ, in Salmanticensi quondam Academia Theologiæ Professor, deinde Præpositus generalis societatis Jesu, commenti hujus primum excogitati gloriam adeo non fiio ordini vindicat, ut ceu crimen ab illo amoliri, quin hanc ipsam sententiam a societati huic addictis. FERDINANDO REBELLO videlicer & PAULO COMITOLO, primum impugnatam fuisse, contendere non ita pridem ausius fuerit 30. Ipse vero, etsi probabilium opinionum non plane rejiciat usum, ita ramen eundem temperat, ut longe honestierem sententia ista induisse faciem videatur. Que tamen affert, sintne veritati consentanea, ab aliis discussum iri, nullus fere dubito.

XV. Mea quidem parum refert, sinthe A Jesuitis Jesuitæ an alii sigmenti hujus auctores : nun-corruptum. quam tamen a me quisquam impetrabit, ut non cladem, quam aliis erroribus suis, &

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> In theolog morali advers, probabil. <sup>24</sup> in dissert, de probabilismo. <sup>25</sup> Contra probabil. <sup>26</sup> In disput, de confil, <sup>27</sup> De opinione probabil. <sup>28</sup> In tractat, de probabil. <sup>29</sup> Contra probabil. Jesuit. <sup>30</sup> In fundament, theologiæ moralis, h. e. tractatu theologiæ de recto usu opin, probab.

theologiæ & philosophiæ morali, quidam ex societatis Jesu sacerdotibus (omnes enim eodem loco habere nefas effet) intulerunt, tantam esse censeam, ut dubitem, an ullis, quantumvis præclaris istorum in literas bonasque artes meritis, possit pensari. Sed acceperint hunc errorem ab aliis: fortissimos tamen, pertinacissimosque ejus desensores, hæc ipsa societas subministravit. Ab ea vero periculofiffimas opiniones subinde in moralem doctrinam invectas fuisse evictum, ut alios taceam, jam pridem est a Cassiano a S. Elia 31. Theologis Nemausenfibus 32, atque ARNAL-DO 3.3. Et nonne profanum istud de peccato philesophico commentum annitentibus societatis hujus doctoribus in scenam prodiit? Aut, fi antiquus error est, quod non plane abnuo, a Stephano Baunio 34 tamen eundem maxime ab orco revocatum, exceptum ab ESTRIXIO 35, defensum & propugnatum ab ANTONIO BURGUNDO 3.6, JACOBO PLA-TELLO 37, TERILLO 38, præsertim Divionensibus Jesuitis suisse, palam est; si quis vero inficiari ausit, eum rectiora Antonius ARNALDUS 39 docebit.

39 In nova hæresi episcopis & principibus denauciata.
add. ejus denunciatio secunda, & tertia.

XVI.

<sup>31</sup> In theologia morali a corruptelis Jesusarum repurgata. 32 Kemnisio, Baquino, Gotuisio in doctrina Jesustarum capitibus retextis. 33 Dans la morale practique des Jesuites. add. auctor libri: Religion des Jesuites; item, quæ de utriusque libri historia diximus, in dissertatione, de superstitioso mortuorum apud Chinenses cultu. 34 In sum. peccat. 33 In thesibus A. 1688. die 23. Jul. prop. 36 In thesibus A. 1670 editisi 157 In Synopsi theol. 38 In regula morusa.

XVI. Ita moralis doctrina, optima nobi- APhilofolissimaque philosophise pars, profuga velut & phis negextorris, modo per jureconfultorum, modo theologorum caftra oberrans, mitius profecto ab illis, quam his habita est, quippe quibus parum fuit, non ita ut decebat illi litare, sed corrumpere insuper & depravare, pulchrum visum suit. Nec alia eam temere excipere fata potuerunt, ex quo a philosophis neglecta, quin ejecta in exilium, & penitus profcripta thin. Rem omnem a primis, quod aiunt, arcessere fontibus juvat.

XVII. Fuerunt, res nota est, olim homi- Philosenes, qui rerum omnium scrutabantur & in-phie movestigabant causas. Hos sapientes ab initio, a Socradeinde post Pythagoram philosophos ap-TE repetipellabant. Cum vero in naturalium maxime rerum contemplatione ætatem agerent, So-CRATES tandem \* eam veram sapientiam esse intellexit, quæ homines non tantum doctiores, sed & meliores redderet; adeoque de formandis ad omnem honestatem hominum moribus fuit sollicitus. Permulti ejus suerunt disci-

<sup>40</sup> Nec tamen reliqui philosophi, qui Socratem antecesserunt, hujus doctrinæ suere expertes. conf. de jure naturali ad mentem Græciæ Poetarum, itemque septem sapientum at Pythagore, Juannes Groningios in Bibliotheca Juris gentium Europea, lib. I. cap. 2. 3, 4. De septem Grzeciz sapientibus, & horum philosophia, & nos egimus in peculiari commentatione, cui ticulus: Sapientia veterum. De Socratis, Cynicorum, Democriti, cetecorumque philosophorum jurifpradentia naturali idem agit l. c. cap. 5,6. Bundeve. puli.

puli, qui varias iterum condiderunt sectas. quarum illæ demum quam proxime ad fapientissimi viri disciplinam accedere videbantur, quæ in moribus emendandis, in vitæ integritate & puritate tuenda, plurimum studii atque operæ collocabant.

Deinde a

XVIII. Platonicorum cumprimis, & Ari-Platonicis stotelicorum celebre olim fuit nomen. Ex Plato quidem de morali philosophia, ipsoque adeo jure naturæ subinde præcepit 41, præsertim vero in apologia Socratis, in Critone, Philebo, Menone, Alcibiade primo & secundo. Charmide: hi enim funt dialogorum tituli. Sunt qui fundamento certo ubique non inniti, quæ differit, contendunt, nonnulla etiam difsimulasse aiunt; unde multæ ejus de gravissimis quæstionibus sententiæ nemini fint perspectæ. Quicquid vero hujus sit, præclara admodum eius extare effata constat, quibus jus naturæ exornari haud mediocriter possit. Platonici, quorum ad nos pervenere scripta, funt Philo Judaus, (modo recte Platonicis annumeretur) PLOTINUS, APULEIUS, MAXI-MUS TYRIUS, CHALCIDIUS, JAMBLICHUS, Proclus, Alcinous, qui cum de officiis præcipiunt, ejusmodi ea sunt, ut de plurimis

juris

<sup>4</sup> Conf. Jo. JOACHIMI ZENTGRVAII specimen inris naturalis secundum doctrinam Platonicam, 1679. editum. add. de philosophia juris Platonica præter alios etiam Je. Nicolaus HERTIUS de jurisprudentia univerfali sect. I. & XXXI. T. 1. opuscul. Sed & FLEURII . legi meretur dissertatio de Platone, libro ejus de selectu & methodo studiorum subnexa.

juris naturæ capitibus recte eos fenfiffe inde edoceamur, doctrinæque adeo morali lucem haud contemnendam affundunt.

XIX. ARISTOTELES itidem in hac phi- Et ab losophiæ parte ingenium exercuit \*2: nec contemnenda sunt Peripateticorum, Theophrasti Eresii, Andronici Rhodii, Alexandri Aphrodisæi, ceterorumque opera. Ego tamen ita arbitror, Stoicos Socraticæ dificiplinæ alumnos in hoc literarum genere ita excelluisse, ut Peripateticis pariter ac Epicurais \*3 dubiam reddiderint palmam, licet & ipsi subinde a recto abberrarint tramite \*4. Extat Epistola Nazianzeni ad Eudoxium Rhetorem \*5, in qua cum ceteris philosophis ita contendit Stoicos, ut his principem tribuat inter omnes locum; cujus judicio eous-

 $\mathbf{C}_3$ 

que

<sup>4</sup>ª Conf. de philosophia juris Aristotelica, Hertius L. c. & reliqui ejusdem generis scriptores, quibus addenda Samuelis Rachelii ad Philosophiam moralem Aristotelis introductio, itemque Joannis Eisenharti institutionum Juris Naturalis in Moralis Philosophiæ Dodrina repræsentatio.

<sup>43</sup> Horum doctrinam moralem exhibet Gassendus in fystemate philosophiæ Epicurææ, & alibi: item Bernere Abregé de la Philosophie de Gassendi: add. Gata-Kerus præloquio in M. Aurelii Antonini librum de se ipso ad se ipsum.

<sup>44</sup> Hoc ipse ostendi in quatuor dissertationibus de erroribus Stoicorum in philosophia morali. Ipsam illorum
doctrinam moralem ex recentioribus Justus Lipsius,
& Caspar Scioppius, dederunt, & Du Vair, dans la
philosophie des Stoiques. Add. Gatakerus in præloquio ad Antoninum, & de Jurisprudentia illorum naturali; Hertius, &c. Buddeus.

<sup>45</sup> Apud Bafil. 1618.

que fubscribo, quod in morum doctrina non temere occurrant inter veteres, qui Stoicos superaverint. Non spernenda, fateor, sunt Pythogoræorum effata, quæ præter Schalle-Rum, vel potius Marcum Mappum 46, aliosque, e tenebris produxit Magnus DANIEL OMEISIUS 47. Stoicorum tamen in quibusdam, si non pluris, cerre non minoris ego fecerim decreta. Utinam veræ multo præstantissimorum virorum, qui strenue in por-ticu militarunt, pulcherrimæque de officiis hominum, quæ periere, commentationes ad nos pervenissent! Sane tum demum posset intelligi, quantum jus naturæ deberet Stoicis. Præclara quidem funt, quæ Seneca, Stoicis utique, non Epicurais, ut Scaliges cenfet. aut Cynicis annumerandus \*\*, EPICTETUS, & qui, judice DACERIO 49, utrumque superat, M. Aurelius Antoninus Imperator & Philosophus præcepere; iis tamen, quæ æternis tenebris obruta funt, Stoicorum operibus hæc cedere puto.

Itemque a Stoicis.

XX. Non leviter autem Stoicos jus naturæ attigisse, nec intra paræneses substitusse, vel Ciceronis de officiis libri testantur. Utut enim Academicorum subinde illi probentur placita; in morali tamen philosophia ex Stoi-

corum

<sup>46</sup> In Dissert. de Ethica Pythagor.

<sup>47</sup> In Ethica Pythagoraa. add. auctores hactenus

<sup>48</sup> Vid. Jonssus de scriptoribus Histor. Philos. lib.

<sup>49</sup> În Præfat. ad M. Aurelii Antonini versionem Gal-

corem fontibus lua utplurimum irrigavit arva so. Hac vero quoties mecum reputo, mirari subit, qui factum, ut non christiani veteres manibus pedibusque in Stoicorum philosophiam iverint. Errores enim illorum hand difficulter potuissent resecuri. HIRROnymus quidem a christianorum de moribus placitis quam proxime abeffe Stoicos profitetur diserte 5 2: Nihilosecius plerique veterum Platonicorum sectati sunt dogmata, sæpius etiam incautius cum christiana religione ca conjungendo in gravissimos errores præcipitati. Si conjiciendo hic proficeretur ad rei summam, quæ tamen ceteroquin lubrica admodum via est, præterquam quod ipsa Platonicæ quoque & Christianæ doctrinæ convenientia multos inducere ad hoc potuerit; hand adep displiceret mihi eorum sententia. qui multitudine sua christianis quam maxime nocuisse Stoicos, præsertim cum moribus integris vitaque honestissime acta magnam sibi parassent auctoritatem, indeque adeo odio illis fuiffe opinantur. Sane Stoicos fua ætate omnes ceterarum bæresium philosophos numero fuperafie, Sextus Empiricus 52 locuples mihi testis est. Prior tamen apud me potior est ratio, cum existimem, in quibusdam fanctiorem adhuc esse Platonis & PYTHAGOR & philosophiam, quam Stoicerum, & huic multis nominibus præferendam; cujus

C 4

caulam

Yid. Hanricus Julius Scheurlius in Biblio-

sı İn gap. viii. Esaic.

<sup>1.</sup> de Philos.

causam facile perspiciat, qui secum expenderit longe plura utrumque a barbaris gentibus. forte & ab ipsis Ebræis per traditionem accepta, retinuisse, quam reliquos philosophos. Quiquid hujus fit, neglexerunt Stoicam philosophiam; & Platonicam initio, deinceps vero Aristotelicam înito quasi certamine amplexi funt, co quidem eventu ut parum abfuerit, quin moralis doctrinæ jacturam fecerint.

Peripateticorum tiones jejunæ.

XXI. Enimvero ut illorum, qui se Pericommenta- pateticos aut Aristotelicos esse gloriantur, de undecim virtutibus commentationes quandoque fatis jejunas, dignas effe que hoc titulo fuperbiant, credam, vix a me impetrare queo. Non is fum, qui de gloria & existimatione Istius Philosophi aliquid detractum cupiam. Scio multos tum demum fapientiæ se litasse credere, si in Stagiritam' acriter insurgant: inter quos Franciscus ille Patritus primum obtinet locum 53; sed nec illud me fugit hominem suisse Aristotelem, & eum excellenti quidem ingenio præditum, multis tamen iifque gravissimis & vitiis & erroribus fuisse obnoxium: quæ vero de morali philosophia scripsit, ad civilem rectius referii . \*

53 In discussionibus Peripateticis : add. PETRUS GASsendus in exercitationibus paradoxicis contra Aristotelæos.

<sup>54</sup> Genuinum Ethicæ Aristotelicæ tystema, tcivilan potius quam moralem doctrinam exhibens paucis delineavi T. I. Inflit Philof. Eclett. part. I. c. IV. § XXXIII. De nævis etiam Etbica Arifforelice meo ductu differtationem juvenis quidam fcripfit. Defectum agnofount, qui ceteroquin communem sententiam sequentur. vid. OMEISII theatrum virtutum ab Aristotele omiliarum. &

& cum iis, quæ aut Plato, aut Stoici de ea præceperunt, neutiquam esse comparanda; faltem veris & genuinis doctrinæ moralis fontibus recludendis non sufficere: tantum abest, ut omnem ejus ambitum exhauriant. Et nihilosecius per aliquot secula, ex quo scholas occupavit Stagirita, intra hosce terminos morum doctrina substitit. Quin aliud adhuc malum græci fermonis imperitia accedebat, unde hi ipsi, qui peripateticæ philosophiæ præclari audiebant interpretes, ne mentem quidem Stagiritæ satis assequebantur, ludicraque adeo commenta fuis propinavere discipulis. Sed huic quidem malo præter alios Petrus Victorius eruditissimus vir obviam ivit.

XXII. Atque de Aristotele quidem Jui Namulti præclare meriti funt, moralis tamen furæ a doctrina non alia inde incrementa sumsit, restaurazi quam ut nunc demum, quid Aristoteles tum. senserit, neminem facile latere posset 55. Fata tandem

mento multa præclara, licet non omnia calculo nostro notanda, scripsit, nihil kic dixit auctor. Igitur quæ ad hanc rem necessaria videntur, ex ipsius Buddel Historia Philosphica, p. 502, Edit. Walchii hic suppledimus. "Inter scripta hujus loci sunt Princeps ejus cum animadversionibus politicis. Herm. Conringii editus Helmstad. 1620. 8vo. In hisce, præsertim in priori, sive
"Principe, talia docuit, quæ non omnibus placuerums:
"cum primis id vitio datum, quod Principem suum ita
"instruxerit, ut quanumque ratione dominatum aut
"consequi aut tueri minimè nesas consendum sit; imo
"eundem

tandem dedere Hugonau Gaottum, illum juris natura restauratorem felicissimum, qui

" eundem non tantum cuncta ad fuum commodum in-" super habità populi salute, referre docuerit; sed el-" dem pro virtute solida simulationem virtutis commen-" daverit, imo à virtutis regià vià deflectendum ifii " fuaferit, fi sina salva esse velit. Sunt & alii, qui alia 44 in Machiavello culpant; quemadmodum nes de-" funt, qui eum aut defendunt aut excusant. Sed ob ea, quæ recitavimus, dogmata, Florentinum huncce Politicum non fine ratione male audire, Herm. Conrin-46 gius æquissimus Machiavelli censor pronunciat, in " przefatione ejusdem Principi przemista. Interim cerst tum, Machiavellum revers nibil novi docuisse. "Ipsum Aristotelem, ne quid de aliis tum Philosophis tum Historicis, &inter hos de C. Cornelie Tacite dicam, jampridem eadem docuisse, MACHIAVELLUMQUE " fug ex Arifotele desumsisse idem, quem jam laudavi-44 mus, Herm. Conringius pronuntiat. [Introd. in Polit. 4 Arifot. c. 3. p. 683.] Multos Machiavellum de-" testari qui revera nihil aliud agunt, quam quod Ma-46 CHIAVELLUS docuit, imo hunc nihil aliud docuiffe. " quam quod plerique Principes rerumq; Domini agunt, " experientia docuit - Inter censores, quos Ma-46 CHIAVELLUS nactus est, eminent Innoc. Gentiletus, " Antonius Possevinus, Tho. Bezius, Petrus Rihadeneira, " Hieron. Oforius, Joan. Laur. Lucchefinius : uti autem es omnibus, qui contra Machiavellum scripserent, se citra controverham præferendus est Herm. Con rinorus in animadversionibus politicis in ejuldem Principem; se ita idem vir doctissimus in Præfatione observat non-" nullos ex Macheavelle cemoribus scripta ejus non 45 legisse, aut si legerunt non intellexisse; speciation ab Antonio Possevino Jesuita haud inoclebri, cujus inor filmitto maxime à Romana inquisitione Macaia-WELLI Princeps damnatus fait, huncoe librum ne quidem lectum fuiffe luculenter oftendit. . Inser illos, " qui Machiavellum desenderunt, pesicipuis est " Cast. Setoppius in padia Politicus reflitutæ

restitutate suo nitori hujus philosophiae moralis partis gloriam apud literatum, quacunque patet, orbem jam pridem retulit. Reprehenduntur, fateor, in ejus de belli & pacis jure libris singulares quædam sententiæ, quas tamen facile declinabit peritus lector, neque, propter aliquem nævum, totius corporis pulchritudinem despiciet. Hic fignum aliquod ad bene de jure naturali sperandum sustulit, viamque primum ingreffus est, quam clarifsimi deinceps solerissimique viri suis signarunt vestigiis.

XXIII. Non speranda equidem jam ante In codem GROTIUM in medium attulere PHILIPPUS labera-MELANCHTHON 56, attque BENEDICTUS Melanch-WINCKLERUS 57; ille quidem in sua philo-thon & sopbia moralis epitome, hic autem in commen-lerus. intione de principiis juris. Sed dispellendis tum crassis, que orbi incumbebant tenebris, hux tenuis non sufficiebat: cum post Mr-LANCHTHONIS ætatem omnes, præcunte Theologorum ordine, in scholasticorum commentis postliminio reducendis, immo augendis atque stabiliendis, certatim elaborarent. GROTIO demum ingenium, & tanta inter

eruditos

<sup>5</sup> Omifit Auctor, qui inter Melanchtbonem & Winckterme inseri debet, Nic. Hemmingium; cujus Methodue apodictica de lege natura prodiit, Wittemberg. 1562.

<sup>57</sup> WINCKLERI PRINCIPIA JURIS in lucem prodierunt, A. D. 1615. Constat hoc opus ex quinque libris, quorum I, agit de lege omnia primo movente ac gubernante. II, De Jure primo ac proprie dicto. III, De Jure Naturali. IV, De Jure Gentium, V, De Jure politivo ac civili.

eruditos obtigerat auctoritas, ut vel hoc nomine, si quisquam alius, ille sane par esse tam arduo operi merito crederetur. Nec tamen constitutum illi quicquam aliud suit, quam gentium integrarum controversiis hanc juris accommodare tractationem; ut juris gentium quoque nomine appellare illos libros voluerit, quos de belli pacifque jure deinceps inscripsit. Hoc ipsum vero cum ita exequeretur, ut certis ex gentium, immo ex humani generis natura, constitutis principiis reliqua ordine inde derivaret, exemplum præivit reliquis præclarum utique & omnino imitandum, quod in universo naturæ jure, qua singulorum etiam officia spectat, hunc in modum adornando sequerentur.

XXIV. Prodiisse hos Hugonis Grotis Inquisitione Rome libros primum Parisiis A. M. Dc. XXV. Condamatus. stat, quos suasu summi viri Perrescri com-posuit, cujus singulari in litteras earumque cultores favori, egregios quos orbis eruditus inde percepit fructus, merito haud ingrata imputat posteritas. Nec quisquam, quam diu ipse vixit Grotius, contra eos quicquam movere ausus est: nisi quod tertio, ab eo /tempore quo prodicrunt, anno, M.Dc. xxvII. die quarto Februarii, ab inquisi-tionis, quod Romæ est, ossicio nota Hæroseos illis inureretur. Quam severitatem forte non expectasset Grorius, qui multa Romana ecclesia placita etiam hoc ipso in opere, non sine aliorum indignatione, comprobavit. Ceteros ut auctoritate forte famaque a censura, quam diu vixit, deterruit; ita erumpente liberius

berius post mortem invidia celebrari contra magis hi libri cœperunt, passimque eruditorum commentariis illustrari, ut tum demum, quid GROTIUS sibi voluisset, intelligi videretur.

XXV. Sed JOANNES tamen SELDENUS Hunc exactus gloriæ cupiditate in transvorsum vide-cepit Seltur, si standum illorum judicio est, qui Gro-denus. TII æmulatione incensum putant virum doctissimum, eruditum illud de jure naturæ & gentium, juxta disciplinam Ebræorum opus 50, in lucem emisisse. Certe hoc sua industria effecit, ut quæ Ebræorum de gravissimis juris naturæ capitibus sententia sit, neminem fugere possit. Extitisse autem in hac gente, qui & ingenio, & doctrina cum quibufvis certare queant, vel Mosis Maimonidis, doctissimi utique viri & juris peritissimi, exemplo constat. Accedit, quod quæ a majoribus fuis acceperunt, diligentia qua possunt maxima referant Ebrai doctores, ut vel hoc nomine, de hac moralis doctrinæ parte, non male meriti videantur. Et Seldenus quidem, Noachidarum decantatis praceptis fundamenti loco fubstratis, longe lateque per varia non juris modo fed antiquitatis capita procurrit, in Ebræis, Græcis, Latinis, Arabicis, scriptoribus, immo ipsis Scholasticis; nihil

intactum

<sup>58</sup> Primâ vice prodiit Lond. 1640. Fol. Postea vero Argentorati 1665. 4to. Natus est ipse Auctor Dec. 26. 1584. Mortuus Nov. 30. 1654. Conf. Vitam ejus erudite conscriptam a Viro Cl. Joan. WILKINS, S.T.P. quam præmist Seldens operibus ab ipso editis 6 Vol. Fol. Lond. 1726.

intactum relinquens, quod suo quodammodo instituto inservire putavit. Hoc ipsum vero est, auod nonnulli in eo reprehendunt, qui fuo eum comprobasse exemplo aiunt, quam facile nimia eruditionis confectatione judicii vim obtundant viri docti. Joannem Sel-DENUM hac ratione fua ita perturbasse studia, ut eodem tempore de rebus toto genere diversis cogitaret. Digressiones, enim, inquiunt, captat adeo remotas & interdum tam longas, ut nisi ita studia instituisset, (hæc enim mali istius, quod eruditos vexat origo) non potuisset tantam ordinis & rerum perturbationem ferre. Ac sane dum ordinem & perspicuitatem negligit, non parum tædii lectoribus creat; quæ vera ac utilia habet, longe plurima minus facile intelliguntur, & ficubi in errorem delabitur, vix origo erroris deprehendi potest 59.

XXVI. Mortuo Hugone Grotio, in il
Prexime lorum numero, qui lucem juri naturæ affequebatur fundere annitebantur, comparuit Thomas
HobbeGue ausm Hobbesius, Malmesburiensis, vir omnium

Prexime fequebatur Hobbe-fius, quem refutarunt Cumber-landius, Bramhallus, Cocquius, Sharrockius, Filmerus, Schaftus, Strimefius, aliiq;

59 Ikhæc de Seldeno scripsit Joan. Clericus in Arte Critica, P. 1. c. 5. § 5. Que prolicius a Seldeno scripta suerunt, operæ pretium sibi duxit noster Buddens in compendium mittere; ut in eo citra ambages, sine cultu, sine ornatu (verbis ipsius utor) moralem Hebræorum Doctrinam eruditorum oculis subjiceret, & ipsius ut plurimum Seldeni verbis exponeret. Aliorum etiam scriptorum præsertim accuratius jus naturæ interpretantium subinde indicavit loca, usui sutura illis qui revocare ad Examen Ebraicæ gentis placita cupiunt. Prodiit ad calcem Vitriarii Institut. Lug. Bat. 1734-iudicio

judicio ingenii fubtilissimi. Is si tantam ad litterarum studia attulisset probitatem, quantum attulit ingenium, ingens ab eo emolumentum cum omnes litteræ tum maxime juris naturalis disciplina capere potuisset. Jam vero fuam quam excogitavit de statu naturali fabulam, ceteraque quæ eidem superstruxit, eo comparatam voluit, CAROLO secundo ut placeret Anglia Regi: Plane ac si imperantium in tuto collocari majestas nequeat, nisi advocatis in fubfidium figmentis. Is vero etiam dum pius in regem videri voluit, parum abest, quin impius in Deum ipsam religionem imperantium arbitrio subjiciendo, injuriulque in cives servili prorsus conditioni eos addicendo, extiterit. Videre vero & hic licuit, quam difficile sit mediam tenere viam, quoties civium libertas auctoritasque Principum inter se committuntur. Hobbesius vero suz audacize pœnas abunde dedit RI-CHARDO CUMBERLANDIO 60, Jo. BRAM-HALLO 61, GISBERTO COCQUIO 62, RO-BERTO SHARROCKIO 63, ROBERTO FIL-MER 64, Jo. SCHAPTO, SAMUELI STRIMEs10, aliifque 63, qui ingenium calamolque contra

Disquistio de Leg. Nature, 1672. 410.

<sup>6</sup> Vindicatio vera Libertatis. 1675.

<sup>64</sup> In Vindiciis pro Lege & Imperen, & Anatome Hob-

<sup>63</sup> De Officies secundum Jus Napurep. 1660. 8vo.

<sup>64</sup> Observat. ad Hobbesii Leviathan. 1679.

<sup>65</sup> Scil. CLARENDON. contra Habbafii Leviath. PAR-RERO in Disputationibus de Deo. 1648. Et De Legibus Natura

contra eum acuerunt: quorum ut idem scopus, ita nescio, an idem suerit successius: ne quid nunc de iis dicam, qui non quidem ex instituto, sed data occasione, & & & in massio e illum aggressi sunt. Nec tamen desurunt qui patrocinium ejus susciperent, ejusque philosophiam desenderent, quos inter Lambertus Velthuysius eminet 66, ingenio profecto & acumine ipsi Hobbesio comparandus 62. Danielis Scargili enim conatus, cujus auctor vitæ Hobbesianæ meminit, in ipsa, quod ajunt, herba suppressi sunt ses en se successi 
Et

66 In disquisitione epistolica de principiis justi & decori, primo seorsim, deinde cum reliquis ejus operibus edita. • Va. 410. Roterod. 1680.

67 Non tamen ita defendebat Hobbesium, ut in verba magistri juraret, vel eum per sas & nesas vindicaret. Studium seipsum conservandi pro sundamento moralis obligationis, omnisq; istius quod justum & decorum haberi solet, cum multis viris cordatissimis posuit; sed principiis istis nesandis de Statu Natura Statu Belli, de Jure omnium in omnia, de pastis sonte Obligationis, & ejusmodi, neutiquam patrocinatus est.

68 Paucos alios nactus est Hobbesius desensores. Nic. Hieron. Gundlingius eum ab Atheismi crimine vindicare annititur. Observat. Sel. Tom. I. p. 37. Item de Statu Naturali Hobbesii desenso & desendendo. Easdem partes suscepit Rad. Bathurst in Vita Hobbesia ejusq; auctario. 1681. Quædam Hobbesii placita Jo. Chr. Becmannus calculo suo comprobavit in Meditationibus politicis, itemq; in politica parallela. Sad & Petrus

Digitized by Google

Naturæ. 1681. SETH WARD Exercitatio Epistolica, 1656. Et qui instar omnium est, RAD. CUDWORTHO in System. Intellect. & de æterna & immutabili Moralitate; qui nuper prodierunt latine versi à Doctiff. Moshemio. 2 Vol. Fol. lenæ 1733.

Et Hobbesii quidem de cive elementa A. M. DC. XLVI. lucem primum adspexerunt, quæ aliquot post annos videlicet M. DC. LI. alter eius fœtus, eui Leviatban titulum fecit, excepit 69.

XXVII. Sed GROTII tamen nondum ita Grotio adobliterata memoria erat, ut non quossam ejus versatur de belli & pacis jure libri occuparent. Et hoc reldenus, iplo fane tempore Joannes a Felden vir Graswiniuris pariter ac matheseos callentissimus, pro kelius. eo quem erga Aristotelem animo conceperat favore infurgere in Grotium, ejusque dicta, in quibus a tanto sapientiæ magistro dissenferat, atro notare lapillo in animum induxit, Cujus conatus non displicebant illis, qui famam & gloriam GROTII ægris intuebantur oculis. Quos inter & CLAUDIUS SALMASIUS

PETRUS GASSENDUS, dum Juris & Justitiæ originem ex pactis derivat, aliaq; Epicuri dogmata tuetur, ne latum unguem ab Hobbesio discedit. Wid. Syntagine Philof. Epicur. P. 3. c. 26. Purendorrius nofter Hobbesti vestigia in quibusdam premit, in iis Scil. quæ fana funt & Philosopho digna; nonnulla tamen impia ejus dogmata solidè et præclarè resellit.

69 Pauca bujus libri exemplaria prius evulgata sunt Parifiis 1642. Deinde auctior prodiit Amft. 1647. De hoc Hobbesii Opusculo hanc sententiam profert Pufendonfius. Etsi quid profani sapiat, pleraque tamen cætera satis arguta ac sana. Præfat. ad Elem. Jurisprud. Ineunte anno 1550 publicatum est Hobbesit opus, linguâ vernaculâ conscriptum, de naturâ humana; ficut etiam anno vertente liber de corpore Politico Londini impressus est. A. D. 1655 prodiit latine liber de corpore, et proximo anno vernacule. A. D. 1658 in lucem emissus est Liber de Homine. Qui plura vult de Hobbesto, adeat BABLII Diction. Histor. et Crit. vel vitam Hobbefii à RAD. BATHURST. 1681.

fuit

fuit, qui suæ invidiæ præclarum hoc extare voluit monumentum in quadam epistola, quam e tenebris produxit vir clarissimus THOMAS CRENIUS 7°: " in philosophicis, ii fi disputandi solertia spectetur, vix me-" diocribus par est: nec unquam vidi, qui " minori cum vi ratiocinetur : id quod testan-" tur scripta ejus, quibus RIVETUS & MA-" RESIUS rescripserunt: in studio literarum " multos habet pares, & plurimos superiores. "In jure quantum excelluerit, oftendit spar-" fio florum ad jus Justinianeum. Librum " ejus de jure belli ac pacis refutandum suscepit " quidam Professor alma Julia, qui amicis " aliquot, quos vidi, adfirmavit se ostensurum esse, nullam paginam vacare insignibus erratis". Nullus dubito quin Felde-NUM designet SALMASIUS, qui quo animo ad hanc censuram accesserit, vel ex hoc ipso intelligere licet, quod nullam paginam erratis vacare se ostensurum pollicitus sit. Prodierunt vero tandem annotata ista m. Dc. LIII. quibus Theodorus Graswinkelius, vir doctus & civilium rerum haud imperitus, anno sequenti stricturas suas opposuit, quas duobus HUGONIS GROTII filiis facras esse voluit. Non equidem sibi desuit Feldenus, sed responsionem ad istas stricturas edidit, tacente quidem GRASWINKELIO, forte quod perspexisset optimam hanc esse vincendi litigiofos homines rationem, fi res suas sibi habere jubeantur.

<sup>7.</sup> T. I. Animadvers. Philolog. & Histor. p. 22.

XXVIII. Sed juvabit, observata quantum Schookii fieri potest annorum serie, quæ naturalis juris doctrina subierit sata, porro pertexere. in jus naAnno itaque M.DC. LIX. MARTINI SCHOO-K 1 1, viri in quo alia omnia potius quam diligentiam desideraveris, prodiit de jure natura liber in quo tamen nihil eximii admodum & non quotidianum attulisse visus est: quanquam idem & aliis scriptis ad civilem moralemque doctrinam spectantibus ingenii periclitatus sit vires. Quæ inter de imperio maritimo eminet commentatio. Qui vero illum in hoc ordine excepit Jo. HENRICUS BOECLERUS, majorem doctrinæ copiam vimque ingenii exquisitiorem ad hoc attulisse opus traditur. Anno namque м. Dc. LXIII. commentarius eius in librum primum, & septem priora capita libri fecundi lucem adspexit; cui selectæ aliquot, de insignibus juris naturalis capitibus, dissertationes adjunctæ sunt. Multis utique præsidiis instructus hunc adgressus est laborem BOECLERUS: civilis doctrinæ peritia in eo haud vulgaris, veteris recentiorisque historiæ cognitio, fontesque, ex quibus sua hauserat Grorius, perspecti penitus. Anfractus tamen nescio quos, & ambages in eo vituperant nonnulli, & impeditum dicendi genus, quo plura ubique polliceri videtur, quam præstare: cui doctrinæ ad illorum, quos offendere nolebat accommodatio, in plerisque viri doctissimi scriptis manifesto se prodens accedit. Morte autem præpeditus perducere ad finem cœpta non poterat non fine infigni, ut creditur, litterati orbis damno.  $\vec{D}$  2 XXIX.

Compendia, Grotii à Mullero & Klenkio.

XXIX. JOANNES PHILIPPUS MULLERUS sequenti anno M. D.C. LXIV. in tabulas redegit GROTII de belli & pacis jure libros. Etenim ut studiis atque moribus, ita ingeniis maxime differunt homines videasque alios fastidire libros, quos non contextus rationum fucculenta & plena oratione ornatus commendat, alios contra sceletis illis, ut nunc cum medicorum filiis mihi loqui liceat, maximopere delectari. Mercatores itaque si imitentur eruditi, quid mirum? quos tum demum a fapientia commendari novimus, si merces gustui & indoli emptorum diversimode attemperatas exponant. Hinc tam diversus etiam in jure naturæ ad ingenium mortalium aptando & instruendo labor. præter tabulas compendia, quorum ni fallor primum a JANO KLENKIO concinnatum est, auod sub titulo institutiones juris naturæ, gentium, & publici, A. M. DC. LXV. lucem adspexit.

Zieglerus
in Grotium commentator.
Gul. Grotius cum
fuis commentatoribus.

XXX. Crescere tum indies existimatio coepit de utilitate librorum Grotii, ut passim, in academiis viri docti juvenibus eosdem prælegere & interpretari consultum ducerent. In his summus quoque vir, isque non minus juris quam omnium literarum consultissimus suit, Caspar Zieglerus, cujus in istos Hugonis Grotii libros animadversiones m. dc. lxvi. prodierunt. Libertatem modestia temperatam in eo laudant omnes. Nec eruditionem in iis, nec judicium desideraveris; meliora tamen & exactiora ab isto viro proficisci potuliste, si ingenii sui vires intendere aut voluisset.

isset, aut per temporis rationes potuisset, omnes judicant, quibus res ejus cognitæ fuere ac exploratæ. Utilem tamen illis operam præstitit, qui a singularibus in religione opinionibus, quas more suo & huic operi passim inspersit Grotius, sibi cavere cupiunt. Has enim non temere prætermist, quin notaret eas & pro re nata refelleret. Zieglero jungamus jureconsultum, & doctrina, & modestia eo non inferiorem, eumque ipsius Hugonis fratrem, Gulielmum Grotium, qui de principiis juris naturalis enchiridion, quod vocat, edidit. Is in compendio tradere, quæ prolixiori ambitu complexus est frater, intimit; nec tamen, quæ sibi constituerat, stadia prorsus emensus est. Agnoscas facile virum elegantioribus literis innutritum & civilis juris peritia imbutum, a scholasticis minutiis abhorrentem minusque adeo placentem illis, quibus pulchrum nihil est, nisi quod ineptis vocibus conditum, ineptiori methodo adstrictum, sub nescio cujus angicias specie illis adblanditur. Academicis tamen studiis cum inservire voluit GEORGIUS GOEZIUS, disertissimus quondam Jenensium antistes; cujus exemplum secuti sunt, qui deinceps suis hoc enchiridium commentationibus illustrarunt Jo, Georgius Simon, & Jo. Jacobus MULLER US.

XXXI. Eodem circiter tempore nova ad Mevii hanc doctrinam facta est accessio, per prodro-Prodromus mum jurisprudentiæ communis, DAVIDIS deniæ.

MEVII, in tribunali Suecico, quod Wismariæ est vice-præsidis, qui in altera editione, nuD3 clei

clei juris naturalis & gentium, titulum gerit. Vel ex fronte libri constat, alterius longe ma-· joris operis hunc velut esse præcursorem : id quod & ex ipsa tractatione ea, quæ generatim de naturali jurisprudentia disceptari solent, exhibente perspicitur. Et fama, & ingenium auctoris, & eruditio fingularis, nihil nifi eximium de ipso opere sperare omnes jubebant, desideriumque vehemens illud videndi & usurpandi in multorum excitarunt animis; irrita tamen hactenus eruditorum fuere vota. quod quo fato contigerit nescio, cum maximam saltem libri partem jam tum persectam a se testaretur auctor, cum prodromum emitteret in lucem. Est tamen non diffitendum. & in ipfo hocce prodromo non omnium promeruisse calculum Mevium. Parumque abfuit, quin ad agendas causas quam profundiorem juris naturæ inquisitionem, aptiorem eum nonnulli censerent. Id tamen, quod maxime in illo reprehenditur, quod ex statu integritatis principium ac normam juris naturæ repetierit, cum multis ei commune est: diceturque ea de re suo loco. De mutabilitate autem juris naturæ quæ dixit, censuram non admodum benignam SAMUELIS RACHE-LII 7° provocarunt. Nec difficile foret & alia in eo reprehendere, si quis erroribus aliorum in lucem producendis fe natum crederet.

Ofiandri Grotium.

XXXII. Mevium excepit Tubingensium commenta- Theologus Joannes Adamus Osiander,

cujus \

<sup>70</sup> De jure naturæ thef. LVI.

cujus observationes maximam partem theologicas in Hugonem Grotium, M. DC. LXXI. orbis eruditus primum vidit; Tubingæ quippe eodem anno impressas. Exemplo ZIEGLERI incitatum virum dicas ad ea & notanda & confignanda, quæ offendere alignem ecclefiæ Lutheranæ scitis innutritum poterant. Nec negaverit fecisse utrumque quod operæ prætium sit, qui cogitaverit subinde asserere Grotium talia, quæ castigantur reprehendunturque merito. Nimium rigorem facile condonabunt OSIANDRO, qui theologum fuisse recordantur, qui, cum ardua semper tractant. nec minutias, quæ periculum afferre possunt, prætermittere solent. De fatis autem GROru, quod suo quædam operi præmisit, id magis historiæ causa, quam ut ullam inde illi conflaret invidiam, eum fecisse arbitror. Scholafticorum vero quod fubinde placita advocavit, id ejufmodi quidem est, ut elegantioribus multum displiceat, qui vellent tandem ab hisce quisquiliis moralem doctrinam repurgatam penitus: sed a viro, qui omnem his in sludiis ætatem egit, expectandum aliud nihil fuit. Prætermittenda itaque hæc sunt, & in ceteris, quæ recte dicta & observata funt, sua non defraudandus laude. Idemque existimare omnes velim de altero ejus opere, qui typus legis naturalis inscribitur, quodve itidem ad ejus juris, quod ex natura omnibus constat. studium promovendum comparatum esse voluit.

XXXIII. Longe aliam viam ingressus est Samuel Pufendorfius, ad quem nunc D 4 temporis

Lus, alter restaurator juris naturæ.

Pufendor-temporis nos deducit ordo. Facile vidit vir perspicacissimus, commentariis, annotationibus, stricturis, censurisque in Hugonem Grotium, parum in naturalis juris doctrine profici : eo namque tandem rem redige, ut quid GRO-Trus senserit, intelligatur; modo intelligatur, cum commentariis facilius obscurentur auctores, quam illustrentur. Comprobatum nimirum & Grotii exemplo est perpetuis velut circulis literarum studia circumagi, ut quandoque existant, qui ex ipsa rerum natura, non ex solis libris sapere gestientes, eo usque provehantur in rerum perscrutatione, ut supra communem hominum fortem politi penetrasse in iftos receffus videantur, ad quos ceteris aditus sit interclusus. Hos mirari, quæ mortalium est ignavia, quam imitari plerique ma-'lunt : remque prorsus egregiam se suscepisse putant, si & ipsi dicant, quod heros ejusmodi dixit, & novitatis specie se commendent. Hinc novorum systematum, compendiorum, tabularum, uberrimus proventus: hinc commentationum & adnotationum florentissima feges, in quibus ex obsoletis denuo conferunt & convectant, quæ auctor spreverat, ostenfuri, & alios ea dixisse, quæ ipse asseruit, aut dubiola movent, aut simile quid quisque pro ingenii sui modulo agunt. Hæc Aristoteles, hæc Plato, hæc Thomas de Aquino, hæc Cartefius, hæc Grotius, expertus est fata. Hæc quotidie luditur fabula. Postquam ejusmodi librorum pertæfum, furgit iterum aliquis, qui magno impetu prostratis & rejectis quotidianis istis nova consectatur, eandem commentatorum

torum & adnotatorum turbam post se tractu-Pufinderfius itaque Grotii vestigia premens facile vidit hoc in illo laudandum, quod ex spia hominum natura accuratioreque eius confideratione novilm aliquod juris naturæ ædificium exstruxerit. Hoc esse, quo reliquis Grotius præstet, hoc ergo & sibi faciendum: præsertim cum exquisita illa humani ingenii meditatio nunquam fine fructu instituatur, ut non detegat aliquid, quod perspectum cognitumque neutiquam suit aliis. Hæc magnorum virorum vestigia feliciter premens Pufendorfius, parum abi fuit quin superaret ipsum Grotium, exemplum faltem longe clarius una cum Hobbesio præiret ceteris, quæ vera ratio effet perficiendi perpoliendique juris naturalis. Hujus sui instituti specimen equidem jam dederat in elementis jurisprudentiæ universalis: sed illud demum opus, quod plenam doctrinæ ejus faciem exhibet, omniumque oculos animofque in se convertit, M. DC. LXXII. prodiit 27 -Quod deinceps ipse in compendium misit, ti-

n Scil. De Jure Natura & Gentium, quod prodiit Lundini Scanorum, 4to, 1672, & sepius deinde recusum; tandem vero cum adnotationibus Joan. Nic.
Hertii, Francf. 1704. Versiones ejus Germanicam,
Gallicam, Anglicanam commemorat auctor Bibliothecae
Juris Imper. c. 1. p. 31. Sed Gallica Joan. BarBeyraccii cum primis commendanda, summo quippe
studio consecta, & doctissima Præfatione, & notis exquistissimis exornata & locupletata, quibus præcipua Juris
naturalis capita copiosius illustrantur. Pufendorfium cum cl. Barbeyraccii notis anglicana versione
donavit Basil Kennet. Lond. 1729. Fol. Ed. 4ta.

tulo de officiis bominis & civis indito 73: sed ita, ut & compendia confici, quæ a scholasticorum barbarie aliena essent, posse ipso hocce exemplo comprobaret.

73 In gratiam corum, qui Purendorfii Historiam desiderant, brevem vitæ ejus narratiunculam, quam nobis suppeditat STOLLIUS in Histor. Liter. p. 764, hic fubjungemus. Samuel Pufendorfius Lipfiæ commilitonem habuit Valentinum Alberti, & postea Jene cum celeberrimo Weigelio amicitiam contraxerat, qui fuam Ethicen Euclideam liberæ ejus voluntati tradidit, quâ & in Elem. Jurisprud. Univ. Hag. 1660. editis nonnullis in locis usus est. Eruditus ille Palatinatûs Princeps Elector Carolus Ludovicus, cujus nomine illa præscripserat, Professorem eum Juris Natura & Gentium Heidelberga constituit. A. D. 1668 Lundini in Scandia Professor factus est, ibidemque 1672 opus suum de Jure Naturæ & Gentium in 4to edidit. Quod verò in eo ulterius quidem ac Grotius progressus suerat, scholasticorumque nugas penitus rejecerat, multos equidem experiebatur adversarios, in quorum aere tamen non din fuerat. Interea Confiliarius Regius, & Historiographus Holmien. fis factus, nobilitatisque infignibus ornatus est. Conscripsit hinc opera illa de Rebus Suecicis sub Gustavo Adolpho usque ad abdicationem Christina, & de Rebus a Carolo Guftavo geftis. Ita hæc fuscipiebantur benigne. ut non multum post res Friderici Gulielmi Principis Electoris Brandenburgensis describere juberetur. Ornabatur fimul officio Confiliarii intimi Electoris Brandenburgici. Rex Suecia CAROLUS XI. liberum Baronem eum pronunciabat, juraque ipsi ea concedebat; immo ipsemet Imperator Leopoldus magnis eum pollicitationibus conatus est ad vitam suam describendam persuadere, quod nunquam tamen in se suscepit. Mortuus est Oct. 26. 1604. ætatis 63; postquam & alia publicârat scripta, jusque suum feciale divinum reliquerat in MSco; quod postea typis exaratum erat, & tum latine tum anglice in lucem emisium.

XXXIV. Per

XXXIV. Per istam autem, quam tenuit, Acriter à philosophandi rationem, Pufendorfius non pugnatus. potuit non a receptis scholasticorum decretis, in quibusdam dissentire. Ægre istud tulerunt quidam ex theologorum ordine viri, qui introducta semel ista sentiendi libertate, nihil tam fanctum, tam inviolabile fore autumabant, quod non convellere auderet hominum nova confectantium profana libido. Lutheri namque jam pridem relicta simplicitate, scholasticorum postliminio reduxerant commenta, his ecclesiæ purioris dogmata ita involverant, ut his falvis, profligari illa posse, non crede-Integra itaque ad Pufendorfium impugnandum coorta est cohors, in qua principes Josua Swartzius, Nicolaus Bekmannus, Jo. Adamus Scherzerus, Valentinus Velthemius, Valentinus Alberti, Jo. Joachimus Zentgravius, Samuel Strimesius, Fridericus Gese- 1 nius, notissima nomina, totam fere Germaniam nobiliffimatque in ea academias suo strepitu complevere. Nec rationibus magis quam convitiis certatum strenue, ut tanto præclariorem quisque retulisse victoriam sibi videretur, quanto acrius ingenium in convitiis excogitandis probasset. Omnibus vero, quod mireris, unus sufficiebat Pufendorfius, si ab infelici ejus hyperaspiste Klingero discedas, qui sub nomine Rolleti latitare dicitur, & læfæ majestatis scholasticæ pœnas in academia Jenensi dedit. Nemini namque, quicunque is effet, aut ingenio aut eruditione aut promptitudine aut mordaci & aculeato scribendi genere se inferiorem demonstrabat. Eris Scandica

dica Pupendorfii, & alia ejustem generis scripta utrinque eo tempore, haud exiguo numero edita, docere & hæc quæ diximus, & totam belli istius umbratici seriem possunt, si quis accuratius hæc nosse sua interesse putat.

De Controversiis istis judieium.

XXXV. Ejusmodi utique erant, quibus magnis tum animorum motibus concertabatur, ut aut tuto ignorari aut facile, si mens non læva fuisset, componi potuissent. De statu enim naturali, quem ab Hobbesio, sed sacris literis magis attemperatum, acceperat Pufendonfius, de fundamentali propositione legis naturalis, de origine moralitatis, & indifferentia motus physici in actione bumana, similibusque disceptabatur acerrime. Eoque effectum, ut magno equidem strepitu passim in academiis jus naturæ doceretur, cum non temere litis materiam dimittant, qui in scholis & academiis vivunt, & infiniti libelli, & dissertationes innumeræ hac de re conscriberentur: fed ut omnis labor in speculationes inutiles de principio juris natura, similibusque doctrinæ scholasticæ capitibus abiret. Et qui de hisce ve ba facere didicerant, pulchre fibi sapere, jurisque naturæ consultissimi videbantur, cum ejus essent ignarissimi. Ita infelici ista concertatione evenit, ut nobilissima ista philosophiæ pars a viris cordatis & ad majora natis, quippe quos scholasticarum ejusmodi quisquiliarum pudebat, neglecta; occupata contra ab hominibus, a quibus multum obscuritatis parum lucis aut dignitatis accipere poterat, suo pretio excideret, & succo nervoque spoliata jejunisque quæstionibus obruta

nita eodem apud sapientiores loco, quo istud ineptiarum chaos, quod metaphysicam vocant, haberetur. Sed juvat tamen, ne quid desit, languentis & tantum non agentis animam fata porro persequi.

XXXVI. Inter præcipuos Pufendor-Alberti, FII adversarios VALENTINUS ALBERTI suit, Mevius, vir nec elegantioris doctrinæ rudis, & ceteris dorsus multum ingenio præstans. Is non tantum ejus advariis scriptis controversa Pufendorfii versarii. placita impugnavit: fed novum quoque juris naturæ fystema, suæ quam elegit hypothesi, superstructum condidit. Vocavit illud compendium orthodoxæ theologiæ conformatum, inque eo illud potissimum egit, ut ex statu integritatis, in quo conditus homo initio fuerat, regulam normamque officiorum omnium, quæ lex naturæ ab omnibus exigit, derivaret accerseretque. Qua in re non facri modo ordinis viros plerosque, sed ex jureconsultis quoque DAVIDEM MEVIUM, quem supra laudavimus, & VITUM LUDOVICUM SECKEN-DORFIUM fibi adstipulantes habuit. Et hujus quidem cum haud obscure niteretur auctoritate, aliterque sentientibus ea objiceretur, oportuit SECKENDORFIUM PUFENDORFII quoque experiri aculcos, liberrimumque judicium, non adstrictum ullius existimatione, sed unice rationibus susfultum. Ego vero maximopera miror, potuisse inter viros doctissimos ullam hac super re existere dissensionem, Pifendirfius illorum exponebat officia, qui chriftianæ religionis funt expertes: horum contra instruunt vitam & theologi, aut quotquot natur.

naturæ aut integræ aut restitutæ conditionem considerant. Alio itaque fundamento illum, alio hos niti oportet. Recte utique hæc a fe invicem discernuntur, cum multa sint, quæ rationis captum superant, & quæ frustra illis obtruseris, qui religionis christianæ scitis non funt imbuti. Cum ejufmodi vero hominibus cum raro nobis commercium intercedat, rurfus dissimulandum non est, si a principum negotiis discedas, in privatæ vitæ institutione longe ampliorem, imo unicum illius juris usum esse, quod ad christianam disciplinam hominum mores exigit. Ut ergo errant, qui jus naturæ non aliud agnoscunt, quam quod ex scitis christianæ religionis aut statu naturæ vel integræ vel restitutæ derivatur. nec fatis, quæ ratio dictitat, discernunt ab iis, quæ ex revelatione constant: ita rursus decipiuntur, qui ubique jus naturæ crepant, & christianorum etiam ad illud componi actiones volunt, qui tamen longe excellentiori jure, quod naturæ scilicet restitutæ est, utuntur; id quod plerisque Pufendorfii sectatoribus contigit.

Hunc laudant et sectantur plurimi. XXXVII. Superiorem ex hoc certamine discessiffe Pufendorfium multa evincunt. Namque ut alia taceam, in iis ipsis academiis, in quibus tam acriter impugnata suit ejus philosophia, eadem recepta & propagata sola fere regnat; explosis & consepultis adversariorum ejus decretis. Cum dignitatibus etiam, quibus a magnis principibus ornatus suit, auctoritas ejus crevit, ut ad eam passim provocetur, multisque pro ratione sit. Nec quidquam

## JURIS NATURALIS.

quidquam desuit, quo minus Grotio tandem æquaretur, quam ut commentarii & adnotationes ad illius opus conscriberentur. Compendium ex eo secit quidam, sub titulo jurisprudentiæ universalis, tironibus non prossus spernendum. Placita ejus cumprimis sectatur Adamus Rechenbergius in Lipsiense academia Theologus longe clarissimus, qui mira brevitate & exquisito judicio in lineamentis philosophiæ suæ civilis cuncta complexus est, additis ex suo sundo quæ ad integrum civilis doctrinæ complexum deesse videbantur. Ad libellum etiam de officiis bominis ac civis, observationes scripsit Gottleb Gerhard Titius 74.

XXXVIII.

<sup>74</sup> Fuerunt & plurimi alii inter eruditos, qui Opusculum hoc Pufendorfianum dignum judicarunt, in quo edendo & commentando operam suam rectè collocare possent: inter quos ultimum ordine, non meritis, locum occupat TREVERUS; quid id adnotationibus illustratum in lucem emisit, Lipsia, 1734. cujus Historiam horum editorum & commentatorum, qui ei præcesserunt, haud inutilem operam agam, si in medium proferam. " Licet " (inquit, in Præfat.adnotationum) varii in sundem li-" brum funt commentati, illorum tamen intentio, me-" thodus & tractationis materia ita inter se differunt, " ut nemo alterius limites attigisse dicendus sit. "Trus definitiones, divisiones & terminos maximam " partem examinavit, minutias nonnunquam fectatus, " methodi Pufendorsiane acerrimus ubique censor. " Hochstetterus in Collegio Pufendarfiano pon tam " librum hunc respexit, quam locos communes suris " Naturæ condidit, Theologiam moralem admiscuit, "& Theologiæ revelatæ principiis in Juris Naturæ " placitis firmandis usus est. WEBERUS textum fere tantim

Quid in Jure vature prefiterunt Henninges, Simon, Rachelius, Velthemius.

XXXVIII. Ut redeam, unde digressus sum, cum *Pufendorfius* suum luci exponeret opus

" tantum brevissime declarat, & omnia ad usum præ-" cipue juridicum dirigit. KEMMERICHIUS in Apho-" rismos librum hunc commodissime resolvit, inter-" spersis iis, quæ à Pufendorsio omissa fuerunt. IAs-" TER duabus plagulis in tabellas redegit. " KIRCH exemplis Juridicis, nonnunquam Historicis " illustravit, vix in ullius sententiæ veritatem inquisi-" vit. BARBEYRACCIUS in Gallicam linguam eleer gantissime transtulit, notis paucissimis adjectis quum omnia vastissimo suo commentario ad majus Pufendorfii opus complexus esset. Præleus omnia suris Nature Dogmata ex conservatione sui immediate " deducens hune librum principio ifti, majori quidem " ordine & ratiociniorum nexu, accommodavit, lima-" teque Judicio proposuit : sed principia justi & ho-" nesti non fatis distinxit. PAGENSTECHER edidit qui-" dem denuo libellum Pufendorfii, sed promissas in .46 eum observationes, quantum mihi constat, nondum " in lucem protraxit. His accesserunt LEHMANNI adnotationes, qui variorum sententias ex diversa sæpe. " hypothesi exortas congessit, placitaque sua interjecta " collustrare magis voluit, quam demonstrare. Jo. " BALTH. WERNHER! Analesta ad hunc librum valde " extemporalia sunt & jejuna, soliditatem hujus doc-" trinæ parum juvantia". Hisce addendi sunt Car-MICHAEL Philosophiæ Professor in academia Glasgoviensi, cujus præcipuus est scopus (teste Octone) ut Philosophiam moralem ex ipsis naturæ principiis deductam legisque naturalis obligationem atque præcepta ex persectione supremi numinis demonstraret, totamque moralem disciplinam ordine naturali delinearet; & Even-ARDUS OTTO Jaus & Antecessor, eui illud adhuc superoffe videbatun, ut Juris naturalis doctrina magis ad usum & intellectung Legum Civilium v. gr. Hebræarum & Græcarum sed maxime Romanarum applicaretur, quo plenius tandem apparere posset eas non vana hemiopus, alii adhuc in ornando explicandoque Grotio elaborarunt. Etenim M. DC. LXXII. observationes suas prodire justit Henricus HENNINGES, in quibus id operam dedit, ut defenderet Grotium, & contra censores ejus tueretur. Eodemque fere tempore Jo. GEOR-GIUS SI MON, qui initio in Jenensi, postea in Hallensi academia docuit, recudi Grotii opus fecit, additis itidem notis, eruditis iis quidem, ast non semper ad rem facientibus, nec naturali juri infignem affundentibus lucem. hoc laudandus, quod fubinde ad publicum, quod vocant, jus, naturalis juris decreta accommodaverit. Grotium, ad rem ipsam quod attinet, quandoque sequitur, quandoque deserit. interdum & cum Feldeno contra Grotium facit. Qui his M. DC. LXXVI. accessit, Samuel Rachelius, juris in academia Kiloniensi Professor, in dissertationibus de jure naturæ & gentium, Aristotelis legit vestigia, nec facile quicquam, quod alibi obvium non

num existimatione, sed ratione arteque constare. Hung ad sinem tendunt propriæ ipsius adnotationes, quibus accedunt Titii ad hunc librum Observationes. Prodiit Trajesti ad Rhen. 1728. Sic alii alios in hoc libro edendo sibi proposuerunt sines; ipsius vero Trevers institutum est, sicut ipse prositetur, Juris naturalis dogmata exponere, præjudicia quæ circa eadem erici solent removere, justum ab honesto & decoro secernere, in recentiorum sententias & thesium veritatem inquirere, rationibus pro virili emnia sulcire, & explicatiora auditoribus suis exhibere. Post tot eruditorum labores in hác palæstrâ, si quis mirabitur, quo sine et instituto ipse eundem librum iterum prodire jusserim, hunc ad Præsationem meam remitto.

fit, affert : idem tamen jam antes sua in Ciceronis officia commentatione, eidemque de natura honesti præmissa dissertatione, suæ doctringe specimen dederat. VALENTINE VELTHEMII autem, quæ eodem anno comparuit, ad Hugonis Grotii fappius laudatos libros introductio, cujusmodi sit, ex dictis facile conjectura quis affequatur. Laudaveris diligentiam viri, conatulque rem literariam juvandi; scholasticis tamen nimis eum indulfisse tricis res ipsa docet. Ista vero tractandi jus naturae ratione, si alio seculo vixisset, ingentem promereri potuisset laudem: sed hac ætate, qua multi jam scholasticam istam fuliginem animo detergere instituebant, placere paucis poterat.

Gronovii & Kulpifii Com-Grotium.

XXXIX. Jureconfultis hucufque & theologis negotium facessiverat Grotius: nunc mentariiin vero & criticorum diligentiam provocavit. GRONOVIUM innuo, qui M. DC. LXXX. cum notis fuis Grotii opus recudi curavit. Sunt ista, uti constat, diversi prorsus generis, quam quibus vexatus laceratusque a ceteris fuerat Grotius. Non de rebus ipsis, sed senfu Grotii sollicitus est, quem ut recte percipiat lector, anniti debet; hinc obscurius dictislucem affundit, quod nemo rectius facere poterat Gronovio 75. Nec interea defuerunt, qui

<sup>75</sup> Elegantem hujusce operis editionem, omniumque quæ hactenus prodierunt, emendatissimam, cum annetatis auctoris, ejusdemque dissertatione de mari libero, ac libello singulari de aquitate, indulgentia & facilitate, necnon Joan. Fr. Gronovii Notis, suas quoque notulas addens,

qui consuetam viam tererent, licet non eddem omnes successi. Jo. Georgius Kulpisius M. DC. LXXXII. his annumerari voluit, edito collegio isto Grotiano, quod maximum eruditi orbis adplausum promeruit. Brevitate enim & judicio, & moderatione omnibus se commendat 76. Optima ex omnibus seligit, ut multis commentariis carere facile queat, qui eo uti voluerit, cum, quod eximium in omnibus est, hic unico sasce comprehensum videas. Est, ubi receptas scholæ sententias non prorsus exuere potuit: ast hosce quales ounque nævos magnis virtutibus compensat.

XL. Ceterum Grotii nomine cum orbis Curtini ita personaret; & in aulis, in scholis, in circo, Versio Galsina personaret; & in aulis, in scholis, in circo, lica Operis in trivio, Grotius aut celebraretur aut damna-Grotiani, retur, quid mirum, si & homines latinæ linguæ imperitos cupido legendi tam præclarum opus incenderet? Horum inservire desideriis Curtinus voluit gallica versione, eleganti & perspicua, ut eadem & commentarii vicem suffinere posse credatur. In indice accurato

addens, summå curà ornavit el. Joan. Barbeyrac, & in lucem emisit, Amstel. 1728, iterumque 1736. 2 Vol. vo. Ejusdem quoque viri dostissimi & Jurisprudentize Professoris celeberrimi versio gallica cum commentariis copiosissimis pariter ac præstantissimis lucem aspexit, Amst. 1724. 2 Vol. 4to.

76 Post Kulpistum produt Joan. Schefferi Greius Enucleatus. Helmstad. 1712. 8vo.

<sup>77</sup> Longe aliter sentit BARBEYRACCIUS, qui CUR-TINI versionem acriter reprehendit, eum Grotii mentem haud recte tenuisse innumeris in locis asserens, & stilum

59

fit, affert : idem tamen jam antes sua in Ciceronis officio commentatione, eidemque de natura honesti præmissa dissertatione, suæ doctrinæ specimen dederat. VALENTINI VELTHEMII autem, quæ eodem anno comparuit, ad Hugonis Grotii sæpius laudatos libros introductio, cujusmodi sit, ex dictis facile conjectura quis affequatur. Laudaveris diligentiam viri, conatulque rem literariam juvandi; scholasticis tamen nimis eum indulsisse tricis res ipsa docet. Ista vero tractandi jus naturae ratione, si alio seculo vixisset, ingentem promereri potuisset laudem: sed hac ætate, qua multi jam scholasticam istam fuliginem animo detergere instituebant, placere paucis poterat.

Gronovii & Kulpifii Com-Grotium.

XXXIX. Jureconfultis hucusque & theologis negotium facessiverat Grotius: nunc mentariiin vero & criticorum diligentiam provocavit. GRONOVIUM innuo, qui M. DC. LXXX. cum notis fuis Grotii opus recudi curavit. Sunt istæ, uti constat, diversi prorsus generis. quam quibus vexatus laceratusque a ceteris fuerat Grotius. Non de rebus ipsis, sed senfu Grotii sollicitus est, quem ut recte percipiat lector, anniti debet; hinc obscurius dictis lucem affundit, quod nemo rectius facere poterat Gronovio 75. Nec interea defuerunt, qui

<sup>75</sup> Elegantem hujusce operis editionem, omniumque quæ hactenus prodierunt, emendatissimam, cum annețatis auctoris, ejusdemque dissertatione de mari libero, ac libello singulari de aquitate, indulgentia & facilitate, necnon Joan. Fr. Gronowii Notis, suas quoque notulas addens,

qui consuetam viam tererent, licet non eddem omnes successu. Jo. Georgius Kulpisius M. Dc. LXXXII. his annumerari voluit, edito collegio isto Grotiano, quod maximum eruditi orbis adplausum promeruit. Brevitate enim & judicio, & moderatione omnibus se commendat 76. Optima ex omnibus seligit, ut multis commentariis carere facile queat, qui eo uti voluerit, cum, quod eximium in omnibus est, hic unico sasce comprehensum videas. Est, ubi receptas scholæ sententias non prorsus exuere potuit: ast hosce qualesounque nævos magnis virtutibus compensat.

XL. Ceterum Grotii nomine cum orbis Curtini ita personaret; & in aulis, in scholis, in circo, Verso Galalica Operiti in trivio, Grotius aut celebraretur aut damna-Grotiani, retur, quid mirum, si & homines latinæ linguæ imperitos cupido legendi tam præclarum opus incenderet? Horum inservire desideriis Curtinus voluit gallica versione, eleganti & perspicua, ut eadem & commentarii vicem suffinere posse credatur? In indice accurato

addens, summa cura ornavit cl. Joan. Barbeyrac, & in lucem emisit, Amstel. 1728, iterumque 1736. 2 Vol. Evo. Ejusidem quoque viri doctissimi & Jurisprudentise Professoris celeberrimi versio gallica cum commencariis copiosissimis pariter ac præstantissimis lucem aspexit, Amst. 1724. 2 Vol. 4to.

76 Post Kulpisium prodiit Joan. Schefferi Gre-

<sup>77</sup> Longe aliter sentit BARBEYRACCIUS, qui CUR-TINI versionem acriter reprehendit, eum Grotii mentem haud recte tenuisse innumeris in locis asserens, de fillem

rato, quem addidit, cuncta velut in compendium misit, novamque lucem, additis observatiunculis, locis Grotii dissicilioribus conciliavit. Prodiit ista versio m. de. exxxviii. & hoc ipso anno, quo hæc scribo, m. dec. iii. recusa est. Ex quo facile documentum capias, eruditis eam haud prorsus ingratam suisse.

Pufendorfium vindicat Thomatius.

XLI. Interim in academiis præcipuis Germaniæ controversiæ Pufendorsianæ adhuc fervebant, & magnis animorum motibus agitabantur. Præsertim in Lipsiensi causam Pufendorfii contra acerrimos ejus censores tuendam susceperat Christianus Thomasius, vir ingenii acutissimi, ipsique Pufendorfio, ut paucis omnia dicam, comparandus. Is animadvertit, recte equidem, Pufendorfium Grotii vestigiis insistentem, ex societatis custodia officia hominum secundum naturæ legem derivare, & hanc viam premendo multa ceteris neglecta detexisse, aut accuratius & clarius explicasse, sed nondum omnia eum exhausisse. Multa etenim adhuc superesse in jure naturali, cum illo, quod Pufendorfius ponebat, principio, clariori & evidentiori ratione connec-Hoc ergo fibi datum credidit.

stilum ejus barbarum, horridum & obscurum, notasque fass, impersectas, & consusa appellitans, adeo ut que illustrari debent, obscuriora siant. Vid. Prasat. Histor. Sect. 31. Neque, ut opinor, Buddeus ipse tam magnissice de Curtino sensit, postquam Versionem & Notas Barbeyraccii viderat, quippe quas pro meritis suis laudat in Hist. Philos. p. 517; eumque reliquis omnibus, qui hosee Grotii libros illustrare aggressi sunt, dubiam reddidisse palmam diserte afferit.

istud Pufendorfii de societatis custodia principium suis limitibus circumscripsit, & quæ inde derivari possent, accurate ostendit, quæ vero non possent, ea juris naturæ esse, intrepide negavit. Simul tamen ut illis, qui quæ juris naturæ non sunt, statim licita esse, inferre possent, occurreret, non tantum commonstrat, ex alio sonte ossicia hominis erga Deum & seipsum sluere, sed de legibus etiam positivis universalibus accuratiorem quam huc usque factum inquisitionem instituit, & in matrimonialibus rebus præcipue, ubi naturæ leges non sufficerent, ad divinas positivas recurrendum statuit.

XLII. Apertius itaque cum multa theolo-Hinc nova gorum & jureconfultorum scita, quam ab ullo fendorsii ante eum factum, impugnaret, non potuit Doctrina. non multorum in se concitare odia. Hinc acriter subinde de cultu Dei externo, quem juris naturalis esse ille negabat, de gradibus affinitatis & consanguinitatis, impurisque & illicitis commixtionum generibus, disputatum fuit. Maxime autem cum opposita hæc philofophia illorum sententiæ esset, qui in rationis locum revelationem substituentes, ex statu. quem vocant integritatis, & disciplina christianorum jus naturæ derivabant, non poterat non, tum ab aliis tum a clarissimo jureconsulto eodemque elegantiorum quoque literarum pertissimo Jo. Ludovico Praschio dissentire, qui in sua de lege charitatis commentatione, itemque in designatione juris naturalis fecundum disciplinam christianorum. in eadem se versari opinione demonstrabate E 3 Recru-

Digitized by Google

Recruduit ergo inter illos hoc certamen, Prassechio quidem cum suis, impersectionem hujus juris, quod ex socialitate, prælucente ratione derivatur, urgente: Thomasio contrà naturalis juris a theologia, quam moralem vocant, observandum discrimen, nec rationis revelationisque confundendos limites, contendente. Et hæc quidem aliaque disputata acriter sunt, eo tempore, cum hic prima vice jurisprudentiam suam divinam in lucem emitteret, id quod m. de. lexenti. sactum. Recusa vero eadem suit, non sine accessione, m. de. xeiv 78.

Controversia de legibus Dei postivis universalibus.

XLIII. Legum divinarum, quas positivas universales nonnulli vocant, quia antea injecimus mentionem, quid viros doctos, ut eas in scenam producerent, impulerit, paulo explicatius hic tradere operæ pretium suerit. Ipse, ut rem a prima origine repetam, Hugo Grotius præter naturæ leges alias adhuc esse, quæ universo hominum generi a Deo latæ

<sup>78</sup> Sed deinceps prodiit Editio 4ta præcedentibus auctior, Halæ 1718. 4to in qua vir doctifimus suam non tantum de legibus positivis universalibus, sed generatim quoque de Jure Naturæ mutavit sententiam, & ejusmodi excogitavit systema, quod illi soli proprium esset, & ex quo nemo quidquam sibi vindicare posset. In eam nimirum ingressus est sententiam, Leges Naturæ proprie dictas leges non esse, sed tantum confila, quæ obligatione quidem, sed interna tantum, id est, improprie sic dicta, gaudeant; quemadmodum nec pænæ proprie sic dictæ, seu positivæ dentur, sed tantum naturales, hoc est, quæ per consequutionem naturalem ex hominum vitiis suant. Vid, Buddel, Hist. Philos. c. 6.

sint, subinnuit, a libera quidem Numinis vo. luntate profectas, eas tamen utiles adprime omnibus valdeque necessarias. Non equidem istas leges diferte defignat, nec rationem a naturalibus luculenter illas difcernendi monstrat: aliis tamen, accuratiori meditatione hoc prosequendi, occasionem suppeditavit. Nec displicuit id discrimen Zieglero Kulpisio, aliisque, licet non deefsent, qui rejicerent, ut fattidire nonnulli, quæ novitatis speciem habent, affolent. Ex theologorum tamen ordine Jo. Conradum Danhaverum, Jo. ADAMUM SCHERZERUM, aliosque, ejulmodi leges qua naturales non fint ad omnes tamen pertineant, agnovisse, observatum jam nobis ipfis alibi 79 est. Ut vero accurationi studio in eas nonnulli inquirerent, id, quæ de Polygamia ortæ sunt deceptationes, effecerunt. Etenim cirea annum M. Dc. LXX. & sequentibus, quidam Jo. Lyserus, mox fub Sinceri Wahrenbergii, mox sub Theophili Alethai nomine latitans, variis scriptis polygamiæ causam agebat, quam & vir quidam illustris & infigni eruditione clarus Daphnai Areuarii nomine tectus desendendam suscepent. Hunc certation refutabant to. Musau Diecmarus, Feltmannus, Bruns MANNUS Gasenius, aliique; fed juris naturalis scitis insistentes, vix tollere cuncta qua opponebasitur poterant, ut non dubitandi raitiones supereffe enederent, qui præ ceteris

<sup>79</sup> In differentione de co, quod abominabile Dec est, seu charactere legis moralis

E. A. perspi

perspicaciores videri volebant. Nec defuit. qui sub Athanasii Vincentii nomine polygamiam triumphatricem scriberet, sive Lyse-Rus is sit, sive alius. Aliam itaq; viam sibi ingrediendam censuit is, quem laudavimus CHRISTIANUS THOMASIUS, defensoribusque polygamiæ id dedit, naturæ lege non esse nesas, plures ducere uxores; sed aliis Numinis legibus, quas positivas universates vocavit. Id vero ne lubricum vidererur fundamentum, ut indolem legum istarum explicaret, omnesque scrupulos removeret, omni elaboravit opera. Celebrari inde passim istæ leges, & a quibusdam admitti, rejici ab aliis, Utique, ut mihi videtur, ad droguiar illarum actionum, quæ naturæ lege prohibitæ demonstrari nequeunt, nihil accommodatius: unde & ipse non dubitavi huic subscribere sententiæ, & naturalibus divinas istas positivas, quæ omnes tamen homines obstringant, adjungere. Ne quid tamen dissimulem, remanet semper circa originem & promulgationem istarum dubium, quam positam in aprico oportebat, si mortalium ad eas exigere actiones, fas ducimus. Nec tanta nunc earum mihi apparet necessitas, disciplinam christianam non respuant, qui de his officiis disputant: hæc autem abunde expleat, quæ naturali jure deesse videntur. Esto ergo. naturæ lege non haberi nefas, plures una ducere uxores: ducant, qui tantum naturae lege vivunt, sed sciant etiam, sibi inter christianos locum non effe; his enim, quod idem non liceat, divinæ literæ quarum iis, qui christiani

christiani videri cupiunt, non potest non sacra & inviolabilis esse auctoritas, nos ignorare non finunt. Hoc vero est, quod & ipse alibi monui, recte inter naturæ jus & christianem disciplinam, quam theologia moralis tradit, discrimen constitui: & ubi de actionibus privatæ fortis hominum disceptatur, ad hanc. non ad aliud, eas exigendas. Proinde & si in hisce naturæ leges deficiant, recurrendum omnino ad disciplinam christianam esse, quæ naturam restitutam, & ad integri status indolem componendam supponit, & hinc longe perfectiora hominum officia, quam quæ juris naturæ funt, describit.

XLIV. Ad temporis ordinem revertimur. Muszi, Etenim M.DC. LXXXIX. SIM. HENRICI Mu- Ryffelii, Eckii, SEI jus paradisiacum, & Jo. JACOBI A Bodini. Ryssel de jure natura & gentium liber, uter-Becmanni, que non adeo magni momenii, lucem ad- labores in spexit. Hic Pufendorfii vestigia legit; ille bac palacontrariam viam ingreditur, ut vel titulus Ara. libri indicat. Ne quid nunc de Eckii principiis juris naturalis, quæ identidem eodem, anno edita funt, commemorem. Hisce enim; pon diu admodum immorandum, M. pc. xc. autem HENRICUS BODINUS, tune Rinthelensis, nunc Hallensis Jureconsultus longe celeberrimus, suam de jure mundi dissertationem dedit, M. DC. XCVIII, Halæ recusam, & vel boc nomine laudandam, quod, diversam ab aliis viam fectans, ex ordine creaturarum cuncta juris naturalis capita derivari posse, demonstraverit. Majoris autem expectationis opus anno sequenti aggressus est, & M.DC. x CI,

ad finem perduxit Joann. Christoffickus-Illorum namque exemplum, BECMANNUS. qui veteres scriptores variorum criticorum notis ornatos dederunt, imitatus, Hugonis Grotii de jure belli & pacis opus cadem ratione recudi curavit, additis Gronovii ceu maxime ad Grotium intelligendum necessariis, Ziegleri, Ostandri, Simonis, aliorumque notis selectis quidem & magna cum industria exiplis horum virorum commentariis excerptis. Laudanda, quicquid alii dicant, illorum diligentia, qui non tam fuæ gloriæ, quam illorum, qui literarum facris operantur utilitati consultum cupiunt. Quod profecto & illi faciunt, qui vasta aliorum volumina in compendium mittunt, magno illorum commodo, qui & tempori, & sumptibus parcere ctipiunt. Difficillimum autem hic est omnium satisfacere votis, cum ut motibus ita judiciis maximopere a se dissideant mortales, & necoffirium religendumque præ ceteris existimer unus, quod supervacaneum & omnino prætermittendum alii arbitrantur. Becmannus autem follicite hoc labore perfunctus eff; adeo ut neque Curtini gallicam versionem prætermitteret, si quid forte & ex ea leiels Grotio affundere posset. Imitatus equidem hoc institutum in Belgio Spinzeus quidam est; itidem cum notis variorum Groin opus edens, sed minori, quam Bremannus, ut ego quid dem judico, fuccessu. د: د د

Schefferi. Dethlevi. operisGro-

KLV. Ita ergo Grotius femper prace Compendia teris eminuit, ut nondum desinerent viri eruditi, aut commentarios in eum scribere, aut

cx

ek eo compendia concinnare. Principem in: his locum merito obtinet PHILIPPUS REIN-HARDUS VITRIARIUS, qui serenissimo principi Christiano Ludovico, Marchioni Brandenburgico, naturæ leges explicaturus, Hugonem Grotium in quæstiones luculentas redegit, fumma juris naturalis capita iis ita complexus, ut, quod optimum in præcipuls commentae. toribus, fimul infereret; fubinde etiam ad statum imperii Germanici respiceret, Grotio autem ita inhæreret, ut nec ab eo diffentire fibi religionem duceret. Edidit has quæftiones titulo, institutiones juris natura & gentium, ad methodum Hagonis Grotii conscripte, M. pc.xcii. Lunduni Batavorum;, quas jam dua-, bus vicibus heic loci, addita hac ipfa historia juris naturalis, quam nune auditorem damus, itemque synopsi juris natura & gentium Seldemana, recudi curavimus. VITRIARIO autem comitem damus, quem fibi adjungi haud segre puro feret, furimum vimim Jo-ANNEM SCHEEFERUM, ex tot præclaris ingenii monumentis orbi erudito hand incognitum. Is in granium Gustavi Adolphi Comin as de la Gardie, fummatim succinctis propolitionibus Gratii opus complexels fuit, mira & brevitate & perspicaitate: indequerenaus est Hago ille Grotiau enucleatus, quem Detilevus Marcus Friefe, m. no. xouti claci exposuit. Aut: me omnia falkint, aut dubiam libellus hic reliquis compendiis palmam reddit. Tanta fide, tam accurate, simulque tam breviter Grotti mentem feddit, ut dubitem, an iple Grotius mentem expliments aptius

tius potuerit, si breviori uti sermone voluisset: simul tam perspicue, ut & pro commentario esse queat. Exigua, scio, laus est mittere in compendium alterius laborem; accurate mittere, prosecto non cujusvis est.

Van Der Muelen, Tesmari, & Obrechti commentarii ad aundem.

XLVI. A compendiis iterum ad splendidiora opera convertimur. Anno namque M. DC. XCVI. GULIELMUS VAN DER MUE-LEN, & JOANNES TESMARUS in hoc ordine comparuerunt, quorum commentationibus illustratus est Grotius. Illius opus Ultrajetti impressum est, tribus constans tomis, quorum ultimus demum hoc ipso, quo hæc scribo, anno M. DCC. III. prodiit. Vastum equidem opus, & varia eruditione refertum, sed quod fine lectoris, ut puto, damno minore constare mole potuisset. Ingenii sui specimen ceteroquin hac in doctrinæ parte idem auctor dedit in contentione, de jure naturæ paradifiaco, cum SI-MONE HENRICO MUSÆO. Hujus enim fententiam cum ille in dissertatione de juris naturæ origine impugnasset, Musæus quidem vindicias juris naturæ scripsit, quibus Muelenius suæ dissertationis desensionem, ut huic iterum Musæus responsionem opposuit. Sed hæc jam ante m. Dc. LXXIV. sequentibusque acta funt. Alter vero, Jo-ANNES TESMARUS, de augendo potius Grotie, quam jure naturæ explicando, follicitus fuit. Id enim præcipue agit, ut ex historicis, aliisque veterum monumentis, testimonia & exempla congerat quibus dicta confirmet atque illustret. Haud credo perpendit etiam res optimas, cum nimiæ funt, noxias effe: **Planeque** 

Planeque suffragor Joanni Henrico Boeclero . , exquisitam juris naturæ notitiam ex iisdem petendam fontibus, ex quibus eam ipse hausit Grotius: sed ita etiam legendos ejusmodi auctores, ut lecta rite digeramus ad exemplum Grotii, addi velim. Philosophos ille consuluit omnium sectarum, consuluit & historicos, oratores, & poetas, qui haud raro cum philosophis paria faciunt. Certe ex hujusmodi scriptoribus, quantum roboris aut præsidii, aut subsidii auxiliique, aut cultus ac ornamenti accedat juri naturæ, ex uno incomparabili Grotii de jure belli ac pacis opere intelligi posse, Jo. Andreas Bosius \* pronunciavit. Recte equidem, modo in his omnibus felectus inftituatur, nec judicii vim infringat imminuatque rerum, quas ubivis fectamur, copia. Sed ad TESMARUM redeo, cujus commentationi fatis prolixæ accedunt etiam observationes summi viri, & harum rerum longe peritissimi, ULRICI OBRECHTI. Ego fic arbitror, fi quis aliquid Grotio dignum proferre potuisset, hunc esse Obrechtum: id quod differtationes ejus, de sponsore pacis & ratione belli, condocent. Hæ tamen obfervationes opinioni, quam omnes de viri istius exquisita doctrina animo conceperunt, non respondent: idque ideo, quod ipso invito, quas juvenes docendo prout in mentem venerant posuerat, impressæ, & Tesmari com-

mentationi

To Præf. Comment. ad Grot.

<sup>\*</sup> De comparanda prudent. civil. §. CVI.

mentationi ut pretium inde accederet, and nexæ sint.

Controver. XLVII, OBRECHTI interim constitit exfiæ inter emplo, eum hanc doctrinam cura sua indig-Coccium nam non reputasse, licet hucusque scholasticis aliosque de sua nam non reputasse, licet hucusque scholasticis fundamen- disputationibus valde esset commaculata. Et tali Prin unica hæc est ratio, ut pristino nitori restitucipio Juris Natura. atur, si viri non prudentia minus, quam doctrina pollentes: in ea percolenda operam su-

trina pollentes; in ea percolenda operam Audiumque collocent. Quo nomine & laudandus illustris vir Henricus Cocceius, cuius maxima in rem literariam merita nemo nifi omnium rerum rudis ignorare poteft; qui magna cum laude in naturali quoque jurif-prudentia versatus est. Id cum passim juvenes testarentur, qui ejus in Hugonem Grotium prælectiones frequentaverant, & ex politionibus quoque ejus pro explicatione juris gentium illucesceret, HENRICUS tandem ERNE-STUS KESTNERUS, juris in academia Rinthelensi Professor, quæ ab illo acceperat, additis de suo nonnullis, uberiori commentatione, in lucem Coccett placita protulit, edita M. Dc. XCVII. prudentia juris naturalis sex disputationibus exposita. Biennio post M. DC. XCIX. ipse illustris vir, suam in dissertatione, de principio juris natura unico, vero & adaquate, mentem de hoc jurisprudentiæ capite, de quo tamdiu, tamque acriter concertatum, aperuit, dostrinæque fuæ fummam complexus eft. eo vero intelligebatur, quod & aliunde constabat, voluntatem Dei pro vero & unico juris naturæ & obligationis principio, ex mente viri summi, habendam esse. Hanc vero, qua jus! jus permissivum, a facultate & libertate agendi a creatore nobis concessa, qua jus præcepa tivum, aliunde cognosci atque nobis innotescere. Abire ea in re quam longissime a receptis hactenus opinionibus videbatur, ut nec temperare fibi hinc inde viri quidam docti possent, anonymus scilicet quidam, 12 Jo. Nicolaus Hertius, \*1 & Jacobus Fri-BERICUS LUDOVICI noster, \*\* quin fua contra hanc sententiam dubia exponerent. Ea res occasionem dedit SAMUELI COCCEIO magni parentis haud degeneri filio, ut tractatum, quem vocat, juris gentium, de principio juris naturalis unico, vero, & adæquato, M. DCC11. in lucem emitteret, in cujus parte altera suam parentisque sui sententiam clare & perspicue edisserit, in altera a dubiis doctorum virorum & objectionibus eam vindicat. Summa doctrinæ, quam uterque eruditiffimus vir, & pater & filius tuetur, eo redit; primum juris naturalis, uti & antea indicavimus, principium esse ipsam Numinis voluntatem; cum ad id demum obstricti homines sint, quod Deus velit, id possunt, quod ille non prohibeat; id autem quod Deus permittat, vel ex ipsa libertate & facultate mortalibus a Deo concessa intelligi, cum nefas sit cogitare concedi a Deo facultatem agendi, quam exeri nolit.

\*3 In differt. de focialitate, primo juris naturalis principio.

Quoties

<sup>12</sup> In differtatione peculiari, Ephemeridibus literariis Hanneveranis mense Julio M. DCC. inserta.

<sup>44</sup> In delineatione bistories juris divini:

64

Quoties autem illa libertas naturalisque facultas a Deo restringatur & certis circumscribatur limitibus, tum inde oriri illud jus quod praceptivum vocant. Hoc vero intelligi atq; cognosci ex verbis Dei, ex motibus a Deo creatis, ex actionibus creatoris, ex fine actionis necessario vel probabili, ex medii necessitate, & denique ex natura perfectissimi creatoris, qui nihil frustra secerit. Eleganter hæc ita & accurate docentur. Nec enim mihi perfuadere possum, a præstantissimis juris naturæ magistris eorumque decretis, immo ipso Pufendorsio hæc magnopere dissentire, ut prima quidem fronte videri poterant. Dei enim voluntatem esse juris naturalis cansam, quam efficientem, itemque principium effendi, in scholis barbare vocare solent, nemo puto temere negaverit. Eamque rem, cum Grotii dubitatio statim explosa a cordatioribus sit, multis comprobari, quod nulla de ea lis esset, forte supervacaneum quibusdam videri poterat. Ea vero Numinis voluntas recte quidem ex iis, qui allati sunt, fontibus intelligitur, facultate scilicet libertateque agendi a creatore nobis concessa, ceterisque; sed & ex focietatis custodia, quam alii urgent recte intelligitur. Huc ergo omnis tandem ista contentio redit, quidnam in hominis natura deprehendatur, quod quam facillime, quam evidentissime illam Numinis nobis patefaciat voluntatem? Fateor, multa in homine funt, quæ accuratiore consideratione expensa hanc nos edoceant. Ideoque mirum non est diversas doctorum virorum de primo juris naturalis

turalis principio, quod cognoscendi in scholis vocant, esse sententias. Multiplici enim ratione homo confiderari potest, multique adeo inde nascuntur conceptus, ex quibus hominum derivare officia pronum est. Nec tamen inde ulla juris naturalis colligenda est incertitudo: cum non ad ipsas naturæ leges, sed ad modum accuratius eas cognoscendi, & interpretandi, tota ea pertineat disputatio; quæ profecto, si rem, uti est, efferre licet, & ipsa non adeo magni momenti est, in logicorum potius quam jureconsultorum commentationibus ventilanda. Ergo ex istis utriusque Coccesi criteriis voluntas Numinis intelligitur, & etiam ex focialitate: sed ex hac tamen ea saltem officia, quæ ad alios homines pertinent. In officiis namque hominis erga Deum & erga seipsum, alium nostræ cognitionis fontem quærendum constituendumque esse, lubens fateor. Suis autem limitibus circumscripta societatis custodia, cum, quæ aliis debemus, & apte satis & plene & luculenter exhibeat; non video, cur respuere eam debearnum & in ejus vicem alios conceptus & quidem plures substituere, qui ne quidem universi nostram cognitionem æque ac socialitatis adjuvent; tantum abest, ut finguli hoc efficere valeant. Nec evinci potest exemplis, omnibus officiis erga alios hunc non sufficere fontem, cum ea aut omnino juris naturalis non fint, aut faltem ad officia erga alios non pertineant. Possunt autem omnino quædam juris naturalis esse, licet ad alios non spectent homines: modo id observetur, duplici subinde acceptatione vocem juris

ris venire, quæ subinde inter se misceantur. Nam cum quis ab alio exigere aliquid poteft, id jus vocamus; & etiam leges generatim, quibus homo obstringitur, hoc nomine comprehendimus. Ad priorem, nisi me omnia fallunt, significationem illustres illi viri, de quibus hic fermo instituitur, subinde respiciunt: & ita etiam non potest non illud, quod inter jus & virtutem constituunt, discrimen inde fluere. Altera autem apud plerofque fignificatio obtinuit; quarti adeo qui sequimtur, facile intelligunt jus ac virtutem æque late patere, positumque in eo saltem discrimen, quod jus obligationem perfectam pariter ac imperfection inferat, animi autem difpositionem designet virtus \*5.

XLVIII. June

<sup>3 5</sup> Ejufmodi lis nuper in Anglià mota est, in qua fundamentale Principium moralis obligationis ex voluntate Dei pendere contendant normulli, alii vicissim ex ab-Rradis rerum relationibus, seposito profius ad pramia & pænas respectu, derivant ; adeo ut virtus omnisso eadem maneat, utrum existentiam Dei supponamus necue. Hujusce controversiæ origo ex eo petenda est, quod Dr. WATERLAND candem Auctoritatem & obligandi vim secum ferre præcepta Dei tum positiva tum moralis contra CLARKIUM afferuit. Vid. Tractatum ejus de Nasura & Efficacia Sacramentorum, cum ejuklem Supplemento. Lond. 1730. Adversarios expertus est Dr. SYKES, NICHOLLS, CHUBB, quibus responsum dedit Anonymui, in uno tractatulo, cui titulus; an Effey on Moral Obligation. Lond. 1731. Per id tempus multa de fundamento moralis obligationis in lucem emissa sunt scripta ; uti videre erit, cui libet, in Quefficonibus nofiris Philofophicis, cap. 11. Gant. 1735.

XLVIII. Jureconfultos excipiunt adhuc Zentgrafii theologi duo clarissimi, qui identidem sua & Fort, schii scrip-extare de jure naturali monumenta voluerunt. 10 de hac Alter Argentoratensium est, Joannes Joa-re. chimus Zentgrafius, Tubingensium alter, MICHAEL FORTSCHIUS. Hic Ambrosii de Officiis libros tres dum, ut supra diximus, recudi fecit, quinque adjecit dissertationes primam analyticam de officiis Ambrosii, al teram de patrum philosophia morali historicoanalyticam, tertiam de natura & indole officii secundum disciplinam christianam, de officii efficientia quartam, & quintam denique de officiorum comparatione. Oftendit vero ubique intimiores doctrinæ moralis recessus sibi non effe ignotos; eaque affert, quæ profundioreth facile provocare meditationem queant. Ille vero notus jam ex aliis, hujus afgumenti, îngenii monumentis, præfertim dismissione illa de origine, veritate, & immulabili rectitudine juris naturalis, fecundum dikiplinam christianam, ad gentilium tamen Captum instituta, & Pufendorfio M.DC.LXXVIII. opposita! itemque vindiciis originum suafum, contra Pufendorfium & Strimesium, A. M. DC. LXXXI. editis, summam juris divint, sive isagogicam, ut vocat, institutionem, the justitia & jure, A. M. DC. XCIX. emisit. Conjunkit, ut vel ex fronte libri patet, ratiohem cum scriptura sacra; nec adeo tantum jus naturae, fed & haud contemnendam theologise moralis partem tradit, exemplo non quidem vituperando, caute tamen, ne perfoliceamus fecernenda, imitando. XLIX. Et .

Reliquoeum scripta summatim indicantur.

XLIX. Et hæc quidem juris manuralis, ad nostram usque ætatem, suere sata, æqua, iniqua, communia omnino cum reliquis literarum generibus. Nunquam enim ullam doctrinæ partem excellentium ingeniorum monumentis perfici infigniter contigit, ut non mox eadem, intempestiva ut plurimum, illorum, qui ejus se cultores profitentur, diligentia novis involveretur tenebris: quibus discutiendis dum alii iterum incumbunt, idem semper volvitur saxum, vicesque aut illustratæ aut obscuratæ disciplinæ ejusdem recurrunt. Nec adeo mihi placeo, ut existimem omnes omnium in jure naturæ me re-censuisse labores. Scio multorum adhuc superesse scripta, quorum injicere me oportuisset, mentionem. Namque in ipsum Grotium Suiceri quoque extare compendium Grotianum memini, & WACHTLERI lectiones Grotianas, & Joannis Reinhardi Hedin-GERI sicilimenta philosophica juris, ex illustris Grotii libris de jure belli ac pacis, & si qui alii funt ejusdem commatis libri. Ex illis autem, qui fui ingenii ductum fecuti funt, Hugo de Roy de eo quod justum est, Cy-RIACUS LENTULUS de jure belli ac pacis, FELDENI elementa, LUCÆ OPALENIL de officiis libri tres, HENRICI MICHAELIS vinculum juris universalis, circa naturalia, moralia & politica, LANGII conceptus juris naturalis, & plurimæ aliæ aliorum commemorandæ mihi fuissent commentationes, si cuncta exequi animus tulisset. Addendæ quoque fuissent dissertationes doctorum virorum.

rorum, de felectis naturalis juris argumentis. Has enim plurimi facio, cum quæ levi ut olurimum brachio attinguntur in generali ista totius disciplinæ pertractatione, exquisitiori studio, cum de singulis ejus argumentis tractatio suscipitur, evolvi soleant. Cujus rei illustre documentum, ut nunc alios taceam, JOANNES NICOLAUS HERTIUS & JOANNES WERLHOFIUS præbent, quorum ille in Giessensi, hic in Helmstadiensi, academia, prudentiam juris magna cum laude docent. Et HERTII quidem integer exftat ejufmodi differtationum fasciculus, in commentationibus ejus ac opusculis, M. Dec. conjunctim editis, videlicet de jurisprudentia universali, de socialitate primo juris naturalis principio, de commeatu literarum, de matrimonio putativo, de modo constituendi civitates, an summa rerum semper sit penes populum, deque tutela regni. WERLHOFII autem sparsim exierunt dissertationes exquisitissima eruditione refertæ, de usu juris Romani, aliorumque privatorum jurium, de decidendis controversiis liberarum gentium, de genuinis fontibus rette decidendi controversias publicas & illustres, vindiciæ Grotiani dogmatis de præscriptione inter gentes liberas contra Petrum Puteanum, & quæ aliæ funt ejusdem generis. Sed hisce aliisque immorari diutius consultum non duxi, cum per illustria & maxime necessaria saltem historiæ hujus ire capita animus fuerit. Manebit etiam suum cuique libro pretium, si vel maxime mihi non innotuerit, aut isto loco, quo memorari debuisset, a me non sit collocatus.

 $\mathbf{F}_3$ 

L. Aft

Scriptores de jure Gentium.

L. Aft nimis incurius rerum mearum meique instituti immemor videri possem, si de illis non aliquid adderem, qui de gantium, ut vocant, jure commentati, simul de na, turze jure haud male meriti sunt. Qualecunque enim gentium jus comminiscantur, ad rem ipsam cum veniunt, aut mores gentium pro jure venditant, aut recurrendum ad ipfas naturze leges est, quod & plerique faciunt, qui jus gentium se docere prositentus. Ipsum quidem Grotium ad integras magis gentes, quam fingulos homines, cum fuum de jure belli & pacis opus scripsit, se retulisse con-stat. RICHARDUS deinde Zouch Aus hoc exemplum securus est, in juris, ut vocat, judicii fecialis, sive juris inter gentes, & quastionum de eodem explicatione; qui liber Haga Comitum A. M. DC. LIX. impressus est, & deinceps Moguntia recusus, In hoc laudandus, quod ex historiarum monumentis dicta subinde illustret.- Wolfgangus TEXTOR in synopsi juris gentium, itidem quas diversa a jure naturæ sint, non tradit. naturam & indolem hujus juris, quod gantium dicitur, accuratius inquirunt Joannes Ludovicus Phaschius, & Jo. Joachi-MUS ZENTGRAVIUS: ille in disquisitione de jure gentium, hic in commentatione de origine, veritate & obligatione juris gentium. Sed falluntur omnes magnopere, qui gentium jus a jure naturæ distinctum fingunt, & leges aut cum moribus, aut cum pactis turpiter confundant. JOANNES JACOBUS MULLERUS, in fus jurifprudentia gentium, Grotii vestigiis accurate accurate infiftit, immo ipfum Grotium alia methodo exhibet. JOANNES GROENINGIUS in bibliotheca juris gentium communi, europæa & exotica, haud ita pridem editis, gentium de rebus ad mores spectantibus præsertim philosophorum placita collegit. De ceteris dicere nihil attinet. Unicus tamen mihi commemorandus adhuc est. ULRICUS HUBERUS. qui institutionum suarum bistoricarum tomo primo, jurisprudentiæ historicæ, sive obserwationum ad superiores libros historiæ civilis. ex jure publico potiffimum universali, specimen addidit. Quod quidem viri institutum nemo, misi rerum harum ignarissimus, reprehendet: mirorque neminem extitisse, monstratam ab co viam ingrederetur. Uti . enim historiarum momumenta & lucem affundunt juri naturali, & rationem applicandi ad ipsos actus civiles monstrant; ita historias is demum recte colere censetur, qui prudenter de omnibus, quid jus fasque aut nesas, quid utile, quidve noxium, existimare didicit.

LL Arque huc gentium etiam integrarum Lites de imperantiumque, tum inter se tum cum ci-Jure Gen-vibus controversize pertinent. In his enim tium. demum maxima jurisprudențiæ naturalis sese exerit utilitas, quum non aliis, quam naturæ legibus, in ejusmodi litibus componendis locus sit. Et eas quidem, quibus imperantium civiumque mutua jura & officia diriguntur, diligenter quidam viri eruditi, de fiructura & indole civitacis agentes, explicarunt, nobilifiimamano puris naturalis partem hac ipfo illustrarunt egungie. Locum inter FA.

Digitized by Google

eos haud extremum occupat Jo. FRIDE-RICUS HORNIUS, in politica, quam vocat, architectonica, ceteris omnibus in hoc genere præferenda, nisi in quibusdam per nimiam sentiendi libertatem in devia se abripi passus esset vir ceteroquin acutissimus. Cujusmodi illud est, quod de imperii civilis per naturalem confecutionem origine commentus est, & de majestate solis imperiis monarchicis propria, & quæ forte alia funt ejusdem generis. De ULRICI HUBERI autem jure civitatis non est ut dicam, cum nemo facile egregium opus ignoret, quamvis & in eo nonnulla post tam accuratam juris naturalis inquisitionem utique emendanda alii deprehenderint. Generatim autem omnes, qui de juribus quæ vocant majestaticis commentantur, in hunc ordinem redigendi funt, quibus haud contemnenda jus naturæ incrementa imputat. Quos inter HENNINGEM ARNISÆUM ftrenuum monarchomachicorum impugnatorem, & CASPAREM ZIEGLERUM, utrumque in opere de juribus majestaticis eminere nemo nescit, ut reliquos filentio prætermittam. Acrius hæc agitari folent, cum ipfa partium jura -defendenda funt, quæ scriptorum genera, uti neutiquam negligenda, ita in naturali june consulenda cum primis; cum non tam scholæ quam aulæ inserviant, & eruditorum meditationes velut in aciem deducant. Omnia quæ possem, si recensere vellem, rem susciperem, non quidem a meo, qui juris naturæ historiam condo, instituto alienam, infiniti tamen laboris, & a nobis heic non perficiendam.

## JURIS NATURALIS.

endam. Pauca speciminis loco adferre satis erit. Belgæ, cum Hispanorum jugum excuterent, armis non minus quam scriptis, illi · pro libertate, hi pro imperio pugnarunt. Horum causam quidam Armacanus, sub quo nomine Cornelium Jansenium latitare fama est, egit, & in academia Lovaniensi NICOLAUS VERNULÆIUS: illorum, MAR-TINUS SCHOOCKIUS de justitia belli, quod fæderati Belgæ ob perpetuam pacem cum Hi/panorum Rege gesserunt. Similis vero, si a nonnullis discesseris, & Lusitanorum causa fuir contra Hispanos, cum horum imperio illi se subtraherent. Nec utrisque aut argumenta defuerunt, quibus causam suam ornarent, nec desensores. Ut enim CARAMUEL LOBKOwiz in Philippo prudente, itemque in responsione ad manifestum regni Lusitanici Hispanorum, ita Antonius de Sousa, in Hispania liberata, & AGEYRA de successione Portugallica Lusitanorum partes tuendas suscepit. In Anglia, quæ inter Carolum I. Regem, populumque Anglicanum orta est dissensio Regi admodum funesta, longe alterius indolis est; eruditorum tamen, provocavit calamos, ingeniaque ad imperantium & populi jura excutienda, & certos utrisque limites constituendos, excitavit. Vel JOANNIS MILTONI, pro populo Anglicano, & CLAUDII SALMASII pro Rege, impari & expectatione, & eventu edita scripta hoc satis fuperque testantur 16.

LII. Ea.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> De Origine civilis Imperii adeoque de Principum Sanctitate & Auctoritate inviolabili plurima apud noftrates

Lites de monarabià.

LII. Ea res in memoriam mihi revocar varias illas contentiones, quæ subinde inter eruditos de imperantium populique juribus fuere agitatæ, ut Monarchomachicorum & Antimonarchomachicorum quoque nomina inde fint Illustre ubique juris naturalis caput & maxima follicitudine definiendum, ne aut pro principibus tyrannos obtrudamus populo, aut illos infimæ plebis potestati submittamus. Vix reperies tamen, qui mediam teneant viam, nec cum alterius detrimento confultum alteri cupiant; idque eo magis, quod affectus studiumque partium, si unquam, huic certe doctrinæ generi sese immisceat. Georgium BUCHANANUM Scotum, poëtam fæculi sui facile principem, in dialogo de jurc regni Scotia, populo præ Regibus favere constat. Ast facere aliter non poterat, qui totus ab illis pendebat, qui dejecta MARIA STUARTA, Scotiæ regina, rerum ad se trahere summam annitebantur. Quid MARIUM SALAMO-

trates versata suit controversa. Sunt qui a Deo per Patriarchas id ducendum esse prositentur. Filmeri Patriarcha, Lond. 1680. 8vo. Lesly de arigine civilis Imperii. Bedford de Jure Principum bereditario. Lond. 1713. Sunt vicissim, qui idem a populi consensu & pactis oriundum esse volunt. Locke de civili Imperio. Lond. 1698. Sidney de eodem. Hoadley de orig. Establit. civilis Imperii. Lond. 1710. Hinc in diversa abeunt opiniones de supremi magistratus Potestate, quam sanctam esse sinviolabilem prorsus contendunt divina ejus originis assertores, dum qui ex parte populi sunt, isti resistere licere in supremo Reipublica discrimine doceant. Plures ex utraque parte scriptores vid. in ourstion. Philosoph. Cap. II. S. 3.

NIUM in libro de principatus personatum illum Stephanum Junium Brutum, five PHILIPPUS MORNÆUS JUNETA Hugonem Grotium, five Hubertus Languetus, juxta Boeclerum, five alius sub hoc nomine latitet, in vindiciis contra tyrannos; quid Joannem Boucherium in justa Henrici III. abdicatione a regno Francorum; quid FRANCISCUM HOTTOMANNUM in Franco-gallia, & in libro de jure regni gallici impulerit, ad noxias imperantium auctoritati opiniones defendendas nemo puto ignorabit, qui temporum & regnorum, in quibus vixere, reputaverit conditionem. JOANNES ALTHUSIUS, an peculiares, quæ in hanc eum induxerint senten-tiam, habuerit rationes, nescio: hoc scio. acrius nimis de eo censuisse Hermannus CONRINGIUM, quod pestilenti velut sidere affatus eo impudentias progressius sit, ut illa ipsa seditiosorum hominum deliramenta in formam artis redigere, scripturæ sacræ testimoniis incrustare non erubuerit. Ego AL-THUSIUM non defendam: hoc tamen fateor. multa vere & cordate ab illo dicta, quæ hodie forte affentatoribus principum, ut plerique sunt, qui se politicos jactitant, maxime in academiis, dura nimis aspera videntur. Nec dubito, quin multa monarchomachicorum essata commodam admittant interpretationem, & ideo saltem displiceant, quod aperta nimis veritatem prodant. Æquitati ubique studendum, præsertim in scriptis eruditorum censendis: ast mirifice ab ea alieni sint, qui affectibus præpediti ad hæç facra accedunt.

Quæ dicta ab his contra sanctitatem principum sunt, merito rejicienda: sed an dicta sint, diligenter prius dispiciendum. Juxta hanc regulam de reliquis etiam pronunciandum, qui in hujus criminis suspicionem veniunt, uti Philippus Hænonius in disputationibus politicis: Gulielmus Rossæus, sive potius Wilhelmus Giffordus, in libro de vindicta reipublicæ christianæ, adversus reges impios & hæreticos, & denique auctor libri, de regimine civili, qui ex anglicana lingua in gallicam est translatus.

Lites de Dominio Eminenti.

LIII. Cum autem principum imperium fubinde cum civium libertate collidatur, duo tamen præ reliquis momenta funt, in quibusfine fummo vix hoc fieri posse periculo merito censeretur; religio, & bonorum, quæ cuique obtigerunt, secura possessio. Hic ergo, ut imperii rite definirentur, per naturæ quoque leges, limites, eruditi recte dedere operam: nec tamen ita definivere, ut non fubinde fuper iis disceptatio oriatur. Iidem, quos supra notavi, & hic recurrunt affectus, prout quisque aut principi aut populo suas, quas composuit, placere voluit fabulas. Et ad bonorum quidem possessionem quod attinet, nata est, superiori seculo, agitata de dominio eminenti controversia. Asseruit hoc Hugo Grotius, primusque hanc vocem usurpavit, quanquam alii hanc gloriam Hu-GONI CARDINALI vindicent. Secuti GROTII exemplum funt Jacobus Andreas Crusius, in peculiari de hoc argumento commentatione, itemque quidam HELENUS Po-

LITANUS

LITANUS, in dissertatione de dominio eminenti in imperio Romano, aliique. Sed limites istius facultatis extendere, ultra quam par est, multis visus est, is quem supra laudavimus Jo. FRIDERICUS HORNIUS, in differtatione de dominio supereminenti, in academia Witte-bergensi M. DC. LVIII. habita, cui mox theses quasdam opposuit Wilhelmus Lyserus. in eadem academia tunc juris professor. Nec desuit sibi Hornius, sed in politica, quam architectonicam vocat, denuo hoc argumentum. sub incudem revocavit, suamque sententiam contra Lyserum defendit; Lysero demum, Hornio jam mortuo, differtationem pro imperio, contra dominium eminens, M.DC.LXXIII. eidem opponente. In eo autem facile consentiunt, nefas esse imperantibus citra necessitatem utilitatemque manifestam reipublicæ privatorum invadere bona: faltem imperiumne, an dominium, imperantis in bona civium facultas dicenda sit, disquiritur. Dominium vocat Hornius; imperium mayult Lyserus, quod ex dominio ita imperantibus propria forent civium bona, ut iis semper ex arbitrio uti possent. Ast pone posse & aliam dominii esse significationem, & facile inter eos conveniet. Utique facultas ipsa, justis limitibus circumscripta, quod imperantibus competat, constat: imperium vero an dominium quis eam vocare velit, perinde fuerit.

LIV. De potestate principum circa sacra, Lites de & acrius & sæpius, magnis animorum moti- perestate principuns bus concertatum suit. Namque non tantum circa sacivium omnium interest, ne imperantes limites cra.

Rue potestatis hic migrent; sed accedunge dicantes, que rerum debentur dominis. Hinc mox cives conquerentes audias fævire principes in conscientias, & id, quod foli Deo proprium est, nefando ausu involare; mox verbi divini ministros, conculcari pedibus porchatem & auctoritatem divinitus fibi concessam; mox principes a clericis sacrilega impietate, erepto facrorum jure, fuam imminui majenarem. Ergo omni tempore ut. tum ex scriptura sacra, sum ex naturæ legibus hoe jus definiretur, strenue fuit elaboratum. Nihil dicam de jure regalia, de quo inter Gallie reges & pontifices toties fuit dispitatum, immo & inter Imperatores germa-Micos atque pontifices; 17 uti vel Henrici IV: Imperatoris fata testantur. Sub Ludovico Bavaro, ut alibi a me oftenfum, vindicata egregie imperantium auctoritas fuit contra infultus pontificis, multorum eruditiffimorum virorum monumentis, quæ in unum collecta conservavit nobis Melchior Goldastus ab Haimensfeld, in Monarchia facri Romani Imperii. LUTHERI opera, quam egregie proculcata hactenus imperantium potestas restituta sit, & aliunde constat, & BALTHA SAR etiam BABELIUS in differtatione; - de beneficiis magistratui politico beati Lutheri ministerio exhibitis, demonstravit. Nec minimum illud reformationis a LUTHERO infli-

<sup>37</sup> Conf. hac de re præ ceteris Joannes Schierenus in præclato de Libert. Beclef. Germ, opete.

centium ordo justis limitibus circumscribere-tur. Sed postea quoque subinde de hac re disputatum, nescio tamen, an acrius unquam, & majori eruditionis adparatu, quam in Belgio. Cum etiam Remonstrantes faventes sibi haberent imperantium animos, perque eos fuam posse promoveri causam crederent, strenui affertores potestatis civilis circa sacra existebant. Imprimis hoc VYTENBOGARDUS egit, in libro Belgica lingua conscripto; quem tamen ex iis, quas olim defendit, sententiis, refellere adgressus est RUARDUS ACRONIUS. Tum vero Bogermannus, Sierandus Lubbertus, capita Contra-remonstrantium, aliique, acriter Statuum Belgii circa sacra potestatem impugnabant, eam quod causa sue nocere arbitrabantur: quibus tamen pietuem ordinum Hollandiæ opposuit Huco GRöttits. Et hic quidem in alia commentatione, de imperio summarum potestatum circa facra, erudite hoc, argumentum pertractavit, quod & Nicolaus Vedelius fecit, in libre de episcopatu Constantini Magni. Sed que semper, qui hac super re disputent, & mox potestatis hujus, quam principes circa sacra sibi asserunt, limites extendant, mox resumgant & coarctent, prout suis institutis aut faventes aut reluctantes principes habebunt. Id istæ, quæ non ita pridem apud nos, inter JOANNEM BENEDICTUM CARPZOVI-UM, aliosque ex sacro ordine, viros & CHRIS-TIANUM THOMASIUM agitate controverfiæ . (30

fize funt, condocent. Hic vero, ut ubique de naturze jure przeclare meritus est, ita in aliquot etiam scriptis, latino & germanico idiomate de jure principis circa sacra editis, in hoc argumento enodando multum studii collocavit 38.

LV. Dum

8 8 De Potestate Principum circa sacra pleniorem Historiam exhibit auctor noster in Ilagoge Histor. Theo-Agica. 1. 2. c. 5. § 10. fed caute legendus; quoniam Ecclesiæ Lutheranæ addicto Regimen Ecclesiæ Episcopale huic neutiquam arridet. Inter eos, qui in Anglia Jura Episcopalia asseruerunt, præcipue eminet HENR. Dodwellus, qui hoc ex instituto agit in Parænesi ad exteros de nupero schismate anglicano. Lond. 1704. 8vo. cui responsum dedit ipse Buddeus in Dissertatione de origine & potestate Episcoperum. Sunt & hodie plurimi, qui disciplinam omnem ecclesiasticam rejiciunt & impugnant, quos non opus est ut hic recenseam. Sed quoniam Erastianorum vestigiis præcipuè insistunt, de horum doctrina pauca subjungam, quæ nobis præbuit vir doctissimus JOAN. HENR. HEIDEGGERUS in Corpore Theol. Christiana. Loc. 28. Sect. 1. "Horum ante-fignanus " fuit Thomas Erastus, Heidelbergenfis Medicus. 44 Censent illi, ecclesiæ nullum regimen, nullam fenet tentiæ dictionem, nullum forum, nullam potestatem er verbum Dei per cenfuras, excommunicationem impri-" mis, applicandi à Christo datam esse; potestatem cla-" vium in solo verbi præconio consistere; & ecclessiam " magistratui Christiano, omnem quam usurpat discipli-" næ auctoritatem ex mera magistratus delegatione ufur-" pare, cum omnis Politia externa, omne regimen & · omnis cœtuum minorum potestas in gepublicâ à summâ " majestate derivari & în eandem refundi debeat. Proin " etiam magistratuum fasces censuris ecclesiæ obnoxios " esse iidem pernegant ; & a sententiis ecclesiasticis ad " magistratuum tribunalia, utpote quibus ultimum. & " fupre-

LV. Dum vero in eo fum, facere non Utrum epossum, quin & illud addam, solere subinde quam st juris naturalis decreta, & ad religionis, quam rale ad Re-

quisque ligionis & Reis. Sta.

" tupremum rerum omnium in republica judicium modare conveniat, provocationem permittunt.... Horum " fententiam, in Anglia gliscentibus Presbyterianos " inter & Independentes controversiis, quidam Cole-" MANNUS Londinensis Pastor incrustavit; qui Poli-" ticorum instinctu & wana prurigine motus in conci-" one Londini Parliamento coram habita Regimen " Ecclesiæ magistratui obtulit: cui se G. GILLESPIUS " & SAM. RHETERFOORDIUS doctissimis dissertatio-" nibus, quibus omnem Eraftiani commenti iniquita-" tem aperuerunt, oppugnatum iverunt.... In Bel-" gio GROTIUS & Remonstrantes (quos peculiari libro " VYTENBOGARDUS defendit magiftratui architecto-" nicam in Ecclesiam potestatem adserens) Erasto secun-" das fecerunt. Sed Remonstrantes qui quamdiu magi-" ftratum sibi faventem & propitium experti sunt, mirè " potestatis ejus peristromata dilatarunt : conversa for-" tuna, velificationem finuare coeperunt." Horum partes tuendas suscepit Ludovicus Molinæus in Parænefi ad edificatores Imperii in Imperio, Lond. 1656. 4to. De hoc libro fic pronuntiat Melch. Leidecke-Rus: "Ibi damnata Hierarchia episcopali, & regi-" mine fimal presbyteriali, tradita tandem omnia poli-" tico Principi vides independentium confiliis. Itaque " T. Eraftam ad coelum extollit cum Grotio. Liber " Cromwellio dedicatus est." . . . . Hæc ideo recitare javabat, quoniam hujusce controversiæ ortum & progressum velut in compendio exhibent. Adjicere liceat quosdam apud nostrates hodiè delitescere, quibus nimium arrident Eraftianorum & Independentium placita, quippe non tantum Disciplinæ Ecclesiasticæ manibus pedibusq3 impugnare studeant; sed & viros omnes Ecclenasticos in laqueum ire jubeant. Horum antesignanus est Tyn-DALIUS in libro famolo, cui titulus; Rights of the Christian Church. Lond. 1706: quem adsestantur haud Pauci

Digitized by Google

quisque profitetur, & ad reipublica etiam, in qua quisque vivit, statum accommodani. Quæ res quam noxia sit, per se patet; prætermittenda mihi tamen non est, ut non incrementa modo, & decrementa juris naturalis, sed cause etiam utrorumque intelligantur. Constitit vero omnibus, id quod dixi, nunc alia exempla præteream, in ea controversia, cui occasionem dedit Hafniensum theologus, HECTOR GODERIED MASIUS. M. DC. LXXXVII: librum edidit, quem interesse principum circa religionem evangelicam vocavit. În eo id dat operam, ut demonstret Lutheri discipulorum eam de summo principum imperio doctrinam esse, per quam hoc firmum & fupra omnes monarchomachicorum insultus positum sit, cum ea, quæ ex divinis literis & juris naturalis decretis afferunt, huc maxime fint accommodata. Id quidem recte.

pauci cause christiane non nimium faventes, qui nuper contra viri optimi Edmundt [Gibson] hodie Episcopi Londinenfis Codicem Juris Ecclefiafici Anglicani fcriptitarunt. In hac classe non infimas habent partes Ephemerides quædam, quæ fingulis hebdomadibus prodeunt hoc titulo, The Old Whig, or Confisent Protestant. infignitze; fed imprimis eminet in hac causa anonymus quidam [sed nominatim, fi qua famæ Fides, Forster Proprætor Briftoliensis] qui nuper in lucem emisit, Au Examination of the Scheme of Church Power laid down in the Codex Juris Ecclesiastici Anglicani. Lond. 1735. quem librum Clericorum tum munera tum personas contumeliis & maledictis acriter insectantem ad examen revocat & funditus evertit vir doctissimus & utriusque Juris peritifimus in libro, cui titulus: An Answer to the Examination of the Codex, &c. Lond. 1735.

<u>:</u>(- . . .

Idem

## TURIS NATURALIS.

Idem vero dum de reliquis, in quas orbis Christianus scinditur sectis, contrarium probare annititur, iftis Reformatos adjungit. Ouæ res uti cordatis omnibus, & prudentibus, admodum displicuit, ita & HUBERTO Mosano, hoc est, doctissimo viro Jo. Chr is-TOPHORO BECMANNO bilem movit, ut erudito scripto lingua vernacula edito istam MASI I temeritatem castigaret. Variis hinc. ut inter eruditos moris est, ilsque vehementioribus scriptis inter utrumque concertatum fuit, hoc eventu, ut innotesceret utrinque honnullos incommode sæpius fuisse locutos, utrinque extitisse qui ea de auctoritate imperantium ex jure naturæ & theologia affumérent placita, quæ rebus fuis quam maximē conducere arbitrarentur: quod vero fuperest, iplam utriulque partis religionem ita comparatam esse, ut nec auctoritati nec majestati imperantium quicquam detrahat, & cum iis, que jus naturæ hac de re omnes condocet; accurate confentiat atque conspiret.

LVI. Et ea quidem, quæ hucusque disse-Lites de ruimus, ad imperantium atque civium officia bus illassimutua spectant. Hinc vero priusquam distrium: cedam, de successionibus illustrium aliquid addendum; de quibus cum fæpius concertatum sit, vix sieri hoc potuit, quin ad natu-ralem jurisprudentiam aliqua inde ex eruditorum monumentis accessio fieret. Vel de fuccessione in regnum Portugalliæ, post mortem Sebastiani Regis, quæ multis librorum voluminibus disceptata sunt, ad hoc evincendum sufficiunt. Dixi & ipse ea de controver-

sia aliquid, in mea de successionibus primogenitorum dissertatione, in qua & alia, quæ huc facere queant, attigi. Quæ de jure devolutionis Brabantinæ, ab auctore tractatus de juribus reginæ christianissimæ, itemque ab auctore dialogi de juribus reginæ, aliisque, pro Galliæ Rege, a Petro Stockmanno contra de jure devolutionis, & auctore clypei status & justitiæ pro Hispaniæ Rege scripta funt, alterum exemplum præbent. Nostra vero ætate, ut reliqua nunc prætermittam, fuccessio illa Hispanica, quam hinc Austriaca, illinc Burbonica sibi gens afferit, ut Europam fere universam ad arma pro libertate, ita eruditos ad calamos pro justitia expediendos impulit. Nec aliunde tamen, quam ex naturæ jure momentum causæ decidendum, sive de testamenti a Carolo II. conditi valore, five de successionis jure per testamentum, non tollendo, sive denique de efficacia renunciationis a Delphini matre factæ, quæstio instituatur. Id equidem & ipse in peculiari demonstravi dissertatione, sed alii etiam viri eruditi in eadem elaborarunt causa, quorum alibi indicare animus est monumenta. Istæ vero de successionibus controversiæ, ut ex naturæ jure ceu unico fonte rite derivandæ funt, ita rursus accuratius pertractatæ, ipsi juri naturæ lucem insignem affundunt. Hinc nec eodem, qui ad eas animum adjecerunt, id fecere fuccessu. Certe qui, antequam per Hugonem GROTIUM naturali juri suus restitueretur nitor, de ejusmodi argumentis exposuere, dici non potest, quam turpiter plerumque se traduxerine.

### JURIS NATURALIS.

tint, juris civilis, eanonici, publici, naturalis, decreta inter se commiscendo, ut ipsi vix aliquid invenirent, in quo pedem figerent. Ast qui recentiori ætate hocce munus in se suscipiunt, tanto selicius ad summum & caput causæ provehuntur, quanto ipsi hujus juris, quo solo principum & gentium sata continentur, suere peritiores. Nemo vero ita peritus est, ut non, quoties ad specialia adplicatio instituenda, pulchram in eo prosiciendi indipiscatur occasionem

LVII. Et dubia quidem ista atque incerta Lites de dofuccedendi ratio, non tantum imperantes cum
ris.

civibus, sed & diversas secum committit gentes. Longe autem plura sunt, quæ tantum
inter gentes ipsas agitari solent, & atrocium
haud raro bellorum causæ existunt. Horum
si vel præcipua saltem, non dicam enumerare
aut edissere, sed indicare saltem vellem, rem
susciperem magnæ molis integroque libro

<sup>89</sup> Huc spectat controversia non ita pridem apud nostrates mota de Successione Hereditaria ad Regnum Britannia, in qua præcipuas partes sustinuerunt H1G-DENUS & BEDFORDIUS, qui ex adversis invicem partibus fleterant: cum enim munus probandi Jus ad Regnum Britanniæ non adeo esse sanctum & inviolabile, quin & arbitrio Potestatis Legislativæ subjici possit, in se suscepisset alter imprimis in libro, cui titulus, A Vicw of the English Constitution, Lond. 1709; & deinceps in ejusdem defensione, Lond. 1710: alter id præcipue agendum esse sibi duxit, ut contra HIGDENUM probaret ius regum Britanniæ hereditarium esse absolutum, & nullo modo, ne quidem in summo rerum discrimine, violandum, if libro, qui hunc præfe fert tithum ; The bereditary right of the Crown of England affected. Link 1713. Fol.  $G_3$ fuffecfuffecturam. Etenim quam dives statim librorum leges efflorescat, cum inter rerum dominos ejufmodi exoriuntur disputationes vel illorum exemplo patet, qui de dominio maris agere ita instituerunt, ut assererent illud. aut infringerent, prout illorum, quorum causam tuebantur, rebus conveniens hoc esse putabant. Infe Hugo Grotius primum velut suz in jure naturali peritize tirocinium hac ipsa in quæstione posuit. Cum enim circa seculi proxime elapsi initium inter Hispanos & Belgas de induciis tractantes multa etiam de libertate indicanorum commerciorum, quam invitis & reluctantibus Hispanis sibi vindicabant Belga, disceptarentur; Hugo Grotius pro eo quo patriam complectebatur amore. edito (titulo maris liberi) libello liberam ad Indos navigationem afferere adgressus est 90. Ipse tamen deinceps, in majori de jure belli & pacis opere, in quibusdam sententiam suam emendavit, certisque, quæ ante posuerat, limitibus circumscripsit. Nec quisquam contra eum quidquam movit, donec plurimis jam præterlapsis annis, trigesimo videlicet quinto seculi proxime elapsi, Joannes Sel-DENUS idem fub incudem revocaret argumentum, editoque de mari, ut vocat, clauso, libro contrariam adstrueret sententiam, Anglorum forte referre putavit, ut ad Batavorum commercia intra angustiores limites coercenda, gentibus ejusmodi quid persuaderetur. Et

Pelli Belgici, add. Bozchzaws ad Gretti lib. II. cap.

II. p. 49.

## JURIS NATURALIS.

tum demum concertari ea de re cœptum. GROTII namque partes defendendas fibi putavit Theodorus Graswinkelius in vindiciis, quas vocat, maris liberi, & Jo-ISAACUS PONTANUS, Danorum infimul atque Norwegorum causam acturus, in duobus discussionum bistoricarum libris. Pro Seldeno contra stetit Gulielmus Weelwodus, PETRUSQUE BAPTISTA BURGUS, in opere de dominio Maris Ligustici, cui is, quem antea laudavi, THEODORUS GRASWINKELIUS rcfutationem opposuit. Nec defuerunt, qui a partium studiis alieni proficere demum ex ciulmodi scriptis ad veri investigationem simulque juris naturalis amplificationem vifi funt. Quos inter eminet THOMAS RIVIUS in fina bistoria navali media, JACOBUS GODO-FREDUS in differtatione de imperio maris, JOANNES STRAUCHIUS in de imperio maris dissertatione: ne quid nunc de Loccento aut. Stygmanno dicam, quorum uterque de commerciorum maritimorum jure, nisi his delibutis, præcipere non potuit: nec de CLAUDIO BARTHOLOMÆO MORISOTO. cui in orbe maritimo non fatis fuit generatim quædem de maris dominio delibasse, sed de Hispanorum quoque, Lusitanorum, aliarumque gentium imperio maritimo speciatim sibi exponendum duxit.

LVIII. Ejusmodi vero cum sæpe & nostra Conclusio. & majorum nostrorum ætate, inter gentes, &, qui harum vicem gerunt, imperantes

Ad leg. deprec. 9. ff. de L. Rhodia de jactu.

G 4 rerumque

rcrumque dominos lites agitatæ fint, iifque definiendis non aliæ, quam naturæ leges sufficerent; facile patet, necessitate velut quadam inductos viros ingenio & eruditione præstantes, in accuratiorem earum incubuisse investigationem. Nec ullam credo temere effe hujus doctrinæ partem, quæ inde aut lucem non ceperit, aut capere faltem non potuerit, si modo in media non voluerunt cœcutire luce, qui ad illustrium causarum momenta disceptanda animum adjecerunt. Id quod ut illis, qué afferre animus fuit, exemplis abunde constat, ita reliquis, quorum haud pauca superesse scio, idem comprobare pronum fuisset, nisi decretum constitutumque suisset juris naturalis historiam condituro, per summa faltem rerum maximeque illustria ire capita. Constare vero nunc omnibus puto, per vices hanc philosophiæ partem, quam jurisprudentiam naturalem vocamus, mox illustratam scriptis prudentum, mox umbraticorum & scholasticorum hominum variis disputationibus obscuratam, majori quidem studio quam reliquas philosophiæ practicæ partes cultam, neutiquam tamen perfectam, ea expertam & adhuc experiri fata, quæ omnia scientiarum adhuc experiri fata, quæ omnia icientiarum genera manent. Ii vero ipfi, qui promovere eam debebant, cum ludicris fuis figmentis quam maxime illi nocuerint, quid mirurn, quod a fummo fastigio multum absit? Nec credo meliora expectanda fata, ex quo imperitorum abusu eo res processit, ut cordati quidam huic se non aliter obviam ire posse opinentur, quam profligato illorum errore,

#### JURIS NATURALIS.

qui, pro verbo divino jus naturæ crepantes, vix fentiunt in ethnicos fe degenerasse, quos & supra jam notavimus. Ita enim fieri aliter non potest, quam ut ipsum merito suspectum reddatur jus naturæ: faltem culturæ, quæ huic impenditur, jacturam potius faciendam, quam ut pro christianismo ethnicismus tandem palam obtrudi omnibus permittatur, nemo rerum fuarum confultus temere abnuet. Manet interim hæc jurisprudentiæ naturalis, præ ethices & prudentiæ civilis doctrina, prærogativa, quod longe majori studio præstantissimi in eam se dederint viri: sed nunc tamen & his pristinum redire quodammodo videtur decus, quod vix ex istis scholasticorum nebulis, quibus academiæ tantum non hactenus obtenebratæ fuere, emergere potuit. Optamus vero merito, ut emergat: modo ita emergat, ut cœlesti veritati, qua christianorum disciplina fola constat, suus servetur honor; immo ut ad hanc, quæ fola vera sapientia, & fons etiam omnis sapientiæ est, conservandam, illustrandam, amplificandam, cuncta referantur. Faxit ergo Deus, ut primo vera & non fucata pietas, deinde vero & artes illæ literæque, quæ huic inserviunt, in dies magis magisque provehantur, & lætius efflorescant.

S. D. G.



Illustrissimo atque Celsissimo Heroi Domino

## Gustavo Ottoni · Steenbock,

Comiti in Bogesund, Libero Barroni in Chronebeech & Ohresteen, &c.

Regni Suecia Archithalasso, & Academia Gothorum Carolina Cancellario; &c.

Domino meo Gratiosissimo.

Illustrissime atque Celsissime Comes,

DOMINE GRATIOSISSIME,

AUT levis in diversa animum meum distrabebat dubitatio, num fatis ex decoro foret tantillum opus tam illustris sibi nominis auspicia adscitum ire. Nam ex una parte ruborem incutiebat libelli tenuitas, qui nullus ingenii ant splendoris capax erat; quippe

quippe prima duntaxat rudimența Motalis Philosophiæ, ex diffusiore nostro opere fere excerpta, complettens. Qui uti fortasse aliquem præbere usum potest primum eam ad disciplinam gradum medientibus; ita si & fastigii Tui, & meæ obligationis heic habenda erat ratio, ad neutram satis adparebat attemperatus. Ex altera parte devotissimm Illustrissimm Tum Ex-CELLENTIA animum simulabant privata non minus quam publica Tua merita; ut ingrati notam sibi vehementer pertimescendam duceret, si qualemcunque occasionem negligeret, saltem contestandi, quantopere Eidem foret devinctus. Neque de illis jam meritis loquor, queis per res domi forisque egregie gestas patriam Tibi maximopere obstrictam reddidisti, simulque Nomen Tuum immortali gloriæ dudum dedicasti. Ista pro dignitate recensere, historiæ labor est; quæ dum circa gloriosissima Nationis Tue facinora, & felicissime per tot regiones circumlata arma desudat, magnam Te semper tantarum rerum partem deprehendit; Eundemque, ubi a bellis cessatum est, primum amplishma provincia gubernanda, post totius reg-หร้

sii tutorio moderamini admotum, non minus pacis artibus efflorescentem admiratur. Ista potius hoc loco attingere fas suerit, que in recentem banc Academiam, in qua, invitante Optimo Maximo REGE, fortunarum sedem figere mihi datum fuit, ab ILLUSTRISSIMA TUA EXCELLENTIA, profecta sunt. Que Te sapientissimum juxta ac benignissimum defensorem, acsummum moderatorem nunquam pro meritis satis deprædicare potest, dum suis commodis ac ornamentis inter tantam publicorum. negotiorum molem citra tædium velificantem quotidie deprehendit. Enimvero quæ peculiariter Illustrissima Tua Ex-CELLENTIA in me contulit, qua cum veneratione a me astimanda sunt? Aliis summa votorum est, ejus fastigii Viris innotescere, & probari. Ast mihi ita essusa Tua gratia allubuit, ut eandem & in commodis meis promovendis, & in asfultibus malevolorum abs me averruncandis, non semel benignissimum expertus sim. Quibus ut aliquid reponatur, cum longe supra mensuram fortunæ meæ sit, necessarium tamen utique fuerit saltem submisso animi cultu, & ingenuatot beneficiorum profess:

professione defungi; postquam id quoque summorum Virorum benignitas habet, ut grati contestatione animi libenter sibi satisfieri patiatur. Et quia generosis mortalium solenne est, etiam tenui sibi exhibito cultui interpretatione pietatis dignationem uttro addere; id quoque Illustrissima Tur Excellentia bonitas sperare me jubet, ut in magnitudinem Tuam deliquisse non videar, si tam exiguo opusculo utar in occasionem publice exprimendi erga eandem devotissimi mei animi. splendidius aliquod, & quod evum ferre queat opus, abs me exspectare longum fuerit; presertim cum immane quantum refrigerentur ingenia, si deprehendant, dum vulgo sese laborant eripere, livorem & inscitiam impune in se dentem exercere, otii rationem non reddi. Novo tamen vigore efflorescet animus, & oborta tædia ejiciet, si huncce cultum ab Illustrissi-MA TUA EXCELLENTIA placida fronte admissum intellexero; simul in posterum de gratia, & patrocinio Tuo securum me esse jusseris. Ita Deus O. M. Illus-TRISSIMAM TUAM EXCELLENTIAM in Patrie, Splendidissime Tue Familie, ac nostr*e* 

nostræ novellæ Reip. decus ac emolumentum, plurimos per annos storentem vigentemque conservet!

Illustrissima Tua Excellentia

Devotissimus

SAMUEL PUFENDORF.

Londini Scanorum X. Kal. Febr. A. M. DC. LXXIII.

Sam.



# Sam. Pufendorfius LECTORI

BENEVOLO SALUTEM.



I receptus plerisque eruditis mos legis propemodum vim induisset, supervacuum videri poterat circa rationem hujus scripti aliquid præsari; cum res ipsa satis loquatur,

me nihil aliud egisse, quam ut tironibus præcipua Juris Naturalis capita brevi, &, ut arbitror, perspicuo compendio exponerem: ne si citra cognitionem velut elementarem in dissula ejus disciplinæ spatia sese immiserint, copia & dissicultate rerum ab initio protelentur'. Simul & illud publico expedire visum, ejusmodi Dostrina Morali 2 studiosæ juven-

H

tutis

i Auctor hoc compendium literis tradidit paulo post editum librum illum insignem de Jure Natura & Gennum. Nam opus majus in lucem prodiit A. D. 1672. hoc vero opusculum A. D. 1673.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sub hoc nomine auctor non tantum Ethicam proprie distam, sed etiam Jurisprudentiam naturalem & politi-tam complestitur.

tutis animos imbui, cujus usus manifestus in Vita Civili spectaretur. Et licet alias semper inglorium judicaverim, aliorum diffusiora feripta, & multo magis propria, in compendium redigere 3: tamén cum fuperiorum auctoritas accederet, a cordatis vitio mihi versum iri non arbitror, quod isthoc laboris unice Juventutis utilitati dare voluerim; cujus merito tantus esse favor debet, ut in ejusdem gratiam suscepta opera, etiam ingenii & fplendoris non capax, nemine indigna fit judicanda. Cæterum quin ejusmodi prin-cipia ad universam Juris disciplinam magis idonea fint, quam cujusvis Juris Civilis elementa, nemo cui fanum finciput abnuet. Atque hæc in præsens sufficere poterant, ni quidam monuissent non abs re fore, aliqua præmittere, quæ ad indolem Juris Na-TURALIS in universum intelligendam, ejufdemque limites accuratius designandos facerent. Quod eo libentius suscepi, quia hoc modo prætextus adimitur hominibus importune curiosis sebriculosam suam censuram extendendi ad hancce disciplinam, quæ sæpe velut interjecta ab ipforum provincia disjungitur 4.

II. Mani-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vide Ipsius Auctoris (sub nomine Julii Rondini) Præf. ad Erid. Scandic. in Postscripto. Et Comment. ad Pullum Venet. p. 46, 47.

<sup>4</sup> Josuam Swartzium & Nicolaum Brckmannum (illum Theologiz, hunc Juris Professores, suosq; in academia Carolina Lundini Collegas) his verbis notat, qui livore & invidia agitati, præter Indicem Novitatum in odium operis consectum, Scaniae Episcopum instigabant

II. Manisestum igitur est, ex tribus velut Tres fontes fontibus homines cognitionem Officii fui, fiientia moralis. & quid in hac vita sibi tanquam honestum sit agendum, tanquam turpe omittendum haurire; ex Lumine rationis, ex Legibus civilibus, & ex peculiari Revelatione divini Numinis. Ex primo fluunt Officia hominis communifsima, præcipue quæ ipsum cum aliis hòminibus sociabilem reddunt: ex altero Officia Hominis, quatenus peculiari & definitæ civitati subjectus degit : ex tertio, Officia Hominis Christiani.

III. Inde & Tres separatæ Disciplinæ pro- Tres disciveniunt : quarum prima est Juris Naturalis, plina moomnibus gentibus communis. Altera Juris rales; Civilis fingularum civitatum, quæ tam multiplex est, aut esse potest, quot numero sunt civitates, in quas genus humanum discessit: Tertia Theologia Moralis habetur, illi parti Theologiæ contradiftincta, quibus credenda exponuntur. Singulæ harum Disciplinarum modum sua dogmata probandi adhibent, suo principio respondentem. In Jure Naturali Jus Natura aliquid faciendum afferitur, quia per rectam rale, rationem idem ad focialitatem inter homines necessarium colligitur. Præceptorum Juris Givile. Civilis ultima ratio est, quia Legislator ita constituit. Theologus Moralis in eo ultimo Theologia adquiescit, quia Deus in Scripturis Sacris ita Moralis, justit.

bant, ut fibi cenfuram libri a rectoribus regni pottularet. In horum ergo gratiam fines trium disciplinarum vulgo tunc confusos regit, ut, ubi inchoet natura & definat, quæve Rationes huc pertineant vel non, liqueret, Vid. Auctoris Eris Scandica. OTTO.

IV. Quem-

Sibi invicem non repugnant.

IV. Quemadmodum autem disciplina Juris Civilis Jus Naturale tanquam generalem magis disciplinam præsupponit: ita si quid Jure Civili continetur, de quo Jus Naturale filet, non ideo hoc illi repugnare censendum est. Simili modo si in Theologia Morali aliqua tradantur, ex revelatione divina profluentia. ad quæ ratio nostra jam non pertingit, quæq; adeo & Jus Naturale ignorat; imperitum valde foret, ideo illam cum hac committere, aut repugnantiam aliquam istarum disciplinarum fomniare. Vice versa, si quæ in disciplina Juris Naturalis præsupponantur ex eo quod per rationem investigari potest; illa propterea iis, quæ Sacræ Literæ super eadem re liquidius tradunt, nequaquam opponuntur, sed tanquam abstrahendo concipiuntur 5. Sic v. g. in disciplina Juris Naturalis, abstrahendo ab illa cognitione, quæ ex Sacra Scriptura hauritur, formatur conditio primi Hominis, utcunque in mundum projecti 6, quatenus sola ratiocinatio assequi potest. Ista opponere iis, quæ fuper eadem conditione Divinæ Literæ tradunt, hic vero est succus nigræ loliginis, hæc est ærugo mera 7.

V. Enim-

<sup>5</sup> Hæc ideo monet noster, quoniam ab adversariis, quos nactus est liber de Jure Nat. & Gentium, multis contumeliis lacessitus est ob quorundam omissionem, que non nisi Revelationis ope nobia innotescunt.

<sup>6</sup> Qualis esset naturalis iste Hominis status, ostendit infra lib. i. c. 3. § 3. & lib. ii. c. 1. § 6. & de Jure Nat. & Gent. lib. ii. c. 1. § 8. & c. 11. § 2.

<sup>7</sup> Ex HORAT. Serm. I. iv. 100.

<sup>—</sup>Hic nigræ succus loliginis, bæc est Ærugo mera.

V. Enimvero uti Juri quidem Civili, & Eorem dif-Naturali, facile inter se conveniet: ita inter ferentia. idem Jus Naturale & Theologiam Moralem fines regere, ac quibus potissimum partibus illa different definire, paulo operofius videtur. Qua fuper re paucis sententiam meam exponam, non quidem pro auctoritate Papali, ac si ab omni errore privilegio aliquo mihi cautum foret; neque qui ex fomniis divinitus immifsis, aut irrationabili aliquo instinctu singularis cujusdam illuminationis fiducia animetur: sed tanquam talis, cui Spartam sibi commisam pro modulo ingenii exornare cordi sit. lta tamen, ut quemadmodum cordatos & eruditos viros meliora fuggerentes lubenter audire, & citra pertinaciam prius placita emendare sum paratus: ita slocci faciam Midæ æmulos cenfores, rerum ad fe nihil spectantium arbitria proterve - involantes; totamque ardelionum nationem, cujus characterem lepidissime PHÆDRUS fentat:

Trepida concurfans, occupata în otio, Gratis anhelans, multa agendo nihil agens, Sibi molesta, & aliis odiosissima.

1. Primum igitur discrimen, quo istae Disciplinæ invicem separantur, resultat ex diverso sonte, unde sua dogmata utraque derivat; de quo jamjam tetigimus. Ex quo consequitur: si aliqua sint, quæ Divinis Lite-

L. ii. Fab. 5. v. 2.

ris agere aut omittere jubeamur, quorum necessitatem tamen ratio sibi relicta perspicere nequit; illa extra Jus Naturale esse, & ad Theologiam Moralem proprie spectare.

2. Prætereà in Theologia Lex confideratur, prout innexam habet Divinam promiffionem, & quandam rationem Fæderis inter Deum & Homines 9. Abs qua confideratione Jus Naturale abstrahit; quippe cum ista à peculiari Dei revelatione proficiscatur, quam sola ratio invenire nequit.

3. Illud porro discrimen longe maximum est; quod sinis disciplinæ Juris Naturalis tantum ambitu hujus vitæ includatur '°; adeoque

<sup>9</sup> Vid. Exod. xix. 5. Deuter. v. 23. Confer de hac re Auctoris librum de Jure Feciali, in quo hoc ex professo agit, ut ostendat Religionem Revelatam habere Rationem Forderis inter Deum & Homines.

Auctori id vitio dederunt nonnulli, quod finera Iurisprudentiæ Naturalis intra hujus vitæ terminos conclusit, speciatim vero Jo. Joach. Zentgrafius in Orig, Juris Nat. p. 129. Alii vicissim eum de hac re vindicare aggressi sunt, v. gr. Hochstetterus in Coll. Pufend. iv. 40. & Buddeus in Pheol. Morali, Proleg. ad Part. 2. § 8. De hâc controversia ambage verborum a nonnullis perplexa sic judicandum esse arbitror. Naturalis Præcepta non alia funt, quam quæ humanam felicitatem in hac vita promovere possint, quæ proinde est primarius ejus finis; unde commune bonum a Cum-BERLANDIO recte vocatur suprema lex. Hoc vero non obstat, quo minus Jus Naturæ vitam suturam (quatenus nobis innotescit) prospiciat, eo nimirum sensu quo fanctionem fuam a Deo, præmia & pænas hujus observationi & neglectui annectențe, habeat. Finis, ad quem tendunt ejus præcepta, est vitæ præsentis, maxime qua socialis, felicitas; sed finis, ob quem obediendum, ipsa cft

adeoque ea hominem formet, prout hanc vitam cum aliis fociabilem exigere debeat. Aft Theologia Moralis hominem Christianum informat, cui propositum esse debet non hanc solum vitam honeste transire, sed qui fructum pietatis post hancce vitam maxime exspectata quique adeo σολίτευμα fuum in cœlis habet. heic autem viatoris duntaxat aut peregrini Quanquam enim animus inftar gerit "1. hominis non folum ardenti cum immortalitati velut immineat, suique destructionem vehementer aversetur; atque inde apud plerosque gentilium inoleverit persuasio de animae à corpore separatæ duratione, & quod tune bonis bene, malis male sit futurum: ejulimodi tamen circa hæc persuasio, in qua animus hominis plane & firmiter adquiescere possit, ex solo Dei verbo hauritur 12.

4. Inde & Juris Naturalis scita ad forum duntaxat humanum adaptantur, quod ultra hance vitam sese non extendit; quæ ipsa

H 4

multis

est sanctio legis, quæ non nisi ex præmiis & pœnis, maxime quæ in statu suturo expectantur, petenda est. Profecto non est dissimulandum, auctorem cum de hac re dissert, vix sibi constare, vel saltem hoc in loco non satis caute verba secisse.

<sup>&</sup>quot; Vid. PAUL. ad Philipp. Hi. 20.

<sup>28</sup> Etsi verissimum est viam certam & tutam, qua ad zternam selicitatem pervenire possumus, non nisi Revelationis lumine nobis esse patesactam; quoniam scil. nimis aperte constat neminem leges divinas, ut decuit & potuit, observasse: attamen statum aliquem, in quo bonis bene, malis male suturum sit, rationis ope colligi posse, si said saltem vaseat maxima verissimilitudo, ipse, ni saltor, ostendi in not. ad libr, 1. c. 4. § 8.

multis in partibus prave ad forum divinum adplicantur, circa quod Theologiæ maxime curæ est.

5. Ex quo & illud fluit, ut, quia forum humanum circa externas tantum hominis actiones occupatur, ad ea autem, quæ intra pectus latitant, nec aliquem effectum aut fignum foras produnt, non penetret; adeoque nec circa eadem sit solicitum; Jus quoque Naturale magnam partem 13 circa formandas hominis exteriores actiones versetur. Theologiæ Morali non fufficit exteriores hominis mores utcunque ad decus composuisse; sed in eo maxime laborat, ut animus, ejusque motus interni ad placitum Numinis fingantur: & illas ipsas actiones improbat, quæ extrinsecus quidem recte se videntur habere, ab animo tamen impuro promanant. Que ratio etiam videtur, quare in divinis Libris haut ita frequenter agatur de illis actionibus, quæ pœnis fori humani funt sancitæ, aut circa quas ibidem jus dicitur: quam de illis, quæ uti '\* Seneca loquitur, funt extra publicas tabulas; uti manifeste adparet iis, qui præcepta & virtutes ibidem inculcatas accurate inspexerit. Etsi cum & illæ ipsæ virtutes:

Christi-

<sup>13</sup> Hinc patet auctorem non omni ex parte excludere internum mentis habitum, uti criminatus est Leibnitzius in Epistola quadam ad Pufendorfium.

<sup>14</sup> Locus occurrit in lib. ii. de Ira, c. 27. Quam angusta est innocentia ad legem bonum esse? Quanto latius ossiciorum patet quam juris regula? Quam multa pietas, pumanitas, liberalitas, justitia, sides exigunt, qua omnia extra publicas Tabulas sunt?

Christianæ animos hominum ad socialitatem quam maxime disponant, Theologia quoque Moralis 15 honestatem vitæ civilis efficacisfime promoveat. Uti & vice versa, si aliquem videas qui turbulentum & importunum vitæ civilis membrum se gerat; tuto judices licet, Religionem Christianam intra labra tantum ipfi hærere, cor nondum penetrasse. Atque ex hisce non solum genuini limites, qui Jus Naturale, prout à nobis illud traditur, à Theologia Morali separant, manifeste puto adparent: sed etiam quod Jus Naturale nequaquam dogmatibus veræ Theologiæ repugnat; fed tantum a quibusdam ejus dogmatibus, quæ per solam rationem investigari nequeunt 16, abstrahat.

VI. UNDE & illud patet, necessarium esse, Homines ut in disciplina Juris Naturalis homo conside-esse natura retur, prout ipsius natura est corrupta, adco-que prout est animal multis pravis cupidinibus scatens. Nam esse nemo tam stupidus.

fit,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> V. Auctoris Dissert. Acad. IV. de System. Civit. § 7. & IX. de Concordia veræ Polit. cum Religione Christiana.

<sup>16</sup> Hujusmodi sunt officia quædam erga Deum, Hominem & nosmetipsos. V. G. Ut colamus Patrem, Filium & Spiritum Sanctum; ut erga inimicos amice nos geramus; denique ut nosmetipsos abnegemus; quæ omnia vel supra rationem posita sunt, vel saltem in naturali gentium Religione locum non invenerunt.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Sunt, qui hanc nostri doctrinam insimulant, quasi S. S. literis minus consentaneam; sed nescio quo jure. Volunt utique Juris Naturæ normam ad purum & integrum hominis statum accommodatam esse; volunt ideale quiddam

sit quin in seipso inordinatos ac in devia tendentes affectus deprehendat 18, tamen nisi Divinæ Literæ prælucerent, nemini jam constare posset, istam affectuum rebellionem per culpam primi hominis provenisse. Et consequenter cum Jus Naturale ad ea non abeat, ono ratio pertingere nequit; incongruum foret, idem ex natura hominis integra velle deducere. Præsertim cum & plemque præcepta ipsus Decalogi, prout verbis negativis concepta funt, naturam hominis corruptam manifelle præsupponant. Sic v. g. primum præceptum utique præfupponere videtur hominem ad idololatriam & ของเปล่องปล credendam pro-Si enim ponas hominem, integra adhuc natura præditum, in quo liquida DEI

quiddam & a vero hominum flatu prorsus alienum. Sed cui usui inserviet lex ista hypothetica? Vel quid magil rationi congruum, quam ut lex hominibus designata ex natura humana, qualis qualis fit, petita effet ? Attamén vix edito opere majore male audiebat noster, quasi multum detraxerit dignitati Juris Naturæ. Sic VAL. AL-BERTI jus naturæ pertinere ad reliquias imaginis divina & à Christiano Philosopho ex notitia de statu integritation bodie post Lapsum enquisita tradi debere contendit, in Praf. -ad compendium Juris Naturæ orthodoxum, p. 3. iterumq; cap. 1. § 14. Fons, inquit, è quo à Christianis pura Juris Naturalis notitia hauriri potest & debet sest orthodoxa dostrina de statu integritatis, cujus notitia non ex ratione, sed relatione aut revelatione bauriri potest. Quibus in locis id magis laboraffe videtur auctor, ur quo Jure quave Injuria se orthodoxum profiteatur, quam ut veritatem investiget. Huic respondet noster in Postser. ad Apol. \$ 28. Specim. Controvers, c. 4. Comment. ad Veneris Lipf. pullum, p. 37. Er. Seand. p. 354.

P V. Specimen Controverstarum c. 1. § 2.

erat

erat cognitio, & qui subinde velut familiari ejus revelatione fruebatur, non video, quomodo tali in mentem venire potuerit, aliquid sibi singere, quod loco veri dei aut cum eo colere vellet; aut credere in eo Numen inesse, quod ipse finxerat. Igitur huic opus non erat verbis negativis injungi, Ne dees alienos coleret: sed sufficiebat eidem simplex & affirmativum præceptum; Diliges, bonora-bis, & coles Deum, quem Universi hujus, & tuum quoque Creatorem nosti. Idem circa Secundum praceptum obtinet. Nam quare negativo præcepto vetaretur Deum blasphemare, qui liquido ipsius majestatem & bene-ficia intelligebat, & quem nullæ pravæ cupi-dines agitabant, cujusque animus statu sibi à Deo affignato placide adquiescebat? Quomodo hunc tanta infania subire poterat? Quin hic affirmativo tantum præcepto monendus erat, ut nomen Dei glorificaret. Aliter tamen dicendum videtur de Tertio, ut & Quarto pracepto: que cum affirmativa fint, neque neceffario corruptum naturam prassupponunt, in utroque statu locum invenire possunt. Sed circa reliqua præcepta, proximum spectantia, res æque est manifestissima. Homini enim, qualis initio a Deo conditus erat, sufficiebat simpliciter injunxisse, ut proximum suum diligeret; ad quod & natura proclivis erat. Ast quomodo eidem poterat przecipi, ne occideret; quando nondum mors cadebat in hominem, quæ per peccarum in mundum introivit? Verum nunc negativo præcepto quam maxime opus est, ubi pro dilectione tanta odia inter homines

homines graffantur, ut etiam magna eorum seges detur, qui ex mera invidia, aut libidine alterius fortunam invadendi, alios non innocentes folum, fed & amicos, & de ipfis bene meritos subversum ire non dubitent; & quidem ut horridum & inconsultum turbulenti animi impetum sub conscientiæ vocabulo, si diis placet, venditare non erubescant. quid opus erat expresse adulteria vetare inter eos conjuges, qui tam ardenti & fincero amore sese amplecterentur? Aut quid furta vetare intererat, cum nulla penuria foret, & nemo. quid fibi proprium putaret, quo alteri prodesse posset? Aut quid necessium erat falsa testimonia interdicere, cum nondum existerent, qui exinde famam fibi atque gloriam aucuparentur, si alterum fœda atque inficeta calumnia adspergere possent? Sic ut non inepte huc adplicaveris illud TACITI 17; Vetustissimi mortalium, nulla adbuc mala libidine, sine probro, scelere, eoque sine pana aut coercitionibus agebant 18: & ubi nibil contra morem cuperent, nibil per metum vetabantur.

Num Lex fit eadem in ftatu integro ac corrupto?

VII. Atque hæc ipsa probe intellecta viam pandere possunt ad amovendam eam dubitationem; num igitur Lex diversa 19 suerit in statu

Aurea prima sata est ætas, &c.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Annal. l. iii. c. 26. Huc etiam spectat illud Ovid. 1 Met. 89.

<sup>18</sup> Hic omittuntur verba, quæ in loço citato occurrunt: Neque præmiis opus erat, cum bonesta suopte ingenio peterentur.

<sup>19</sup> Quæstio est sæpius versata, utrum Jus Naturæ in statu integro idem sit ac in corrupto? Partem affirmativam

stalu naturæ integræ, an vero eadem? Ubi paucis responderi potest; Summa Legis capita in utroque statu esse eadem: sed multa præcepta particularia, propter diversitatem conditionis humanæ, variare; Seu potius, eandem summam Legis per diversa, (non tamen contraria) præcepta sese explicare, prout diverso sese modo habuit homo, cui illa Lex observanda. Summam Legis Salvator noster ad duo capita redegit; Dilige Deum, & Dilige proximum. Ad hæc capita referri potest universa Lex Naturalis, tam in integro quam in corrupto statu hominum; (nisi quod in statu integro .nullum aut modicum videatur difcrimen fuisse inter Jus Naturale, & Theologiam Moralem.) Nam & focialitas, quam nos pro fundamento Juri Naturali substravimus, commode in dilectionem proximi refolvi potest. Sed quando ad præcepta particularia descenditur, sane discrimen non leve emergit tam circa præcepta affirmativa, quam hegativa. Et quidem affirmativa præcepta

vam desendunt contra nostrum Albertus, Seckendorfius, & alii. Neque multum distare videtur horum
Hypothesis a recentiorum quorundam Religioni revelatæ oppugnantium dogmate, qui jus naturæ persectum
esse docent, & Religionem veram omnibus esse unam
eandemque. Sed in his tota lis dijudicatur. 1. Finem
generalem omnis veræ Religionis (sit naturalis an revelata, sit in statu integro an corrupto) esse eundem, nimirum dilige Deum, & dilige proximum. 2. Media ad
hunc sinem necessaria, i. e. particularia præcepta uti
setis probavit noster, esse in diversis diversa, non autem contraria.

found

quod attinet, eorum non pauca jam in isthoc statu dantur, quibus in primævo statu socus non fuisse videtur: idque partim quia illa præsupponunt tale institutum, quod an in felicissimam hominum conditionem cadat, non constat; partim quia sine miseria & morte. quæ ab illo statu exulabat, non intelliguntur. V. G. Jam inter præcepta Legis Naturalis est, ne quis alterum in emtione & venditione decipiat 21; ne falsa ulna, mensura, aut pondere utatur; ut pecuniam creditam convento tempore restituat. Ast illud nondum ad liquidum est perductum, an si peccati expers genus humanum perstitisset, ejusmodi commercia, qualia nunc agitantur, exercenda fuerint, & an aliquis usus pecuniæ tunc futurus fuerit. Sic si tales civitates, quales nunc sunt, in statu innocentiæ locum non habuerunt; locus quoque ibidem non fuit præceptis, quæ id genus civitatum, iisque contentum imperium præsupponunt. Jam quoque Jure Naturali jubemur succurrere egenis, subvenire iniqua calamitate oppressis, curam habere viduarum, orphanorumque. Atqui hæc frustra præcipiuntur iis, qui miseriæ, egestati, mortique non funt obnoxii. Ad condonandas injurias, pacemque conciliandam pronos esse nos jam jubet Lex Naturalis. Quæ fruftranea est inter eos, qui in leges socialitatis non

peccant

<sup>21</sup> Ne quis alterum in emtione & venditione decipiat ne falsa ulna, mensura aut pondere utatur] Hæc verb sic immutavit Weberus (ut in emtione & vendition bona side agamus, ut recte ulna, mensura, aut ponder utamur) ca scil. mente, ut præcepta sint assirmativa.

peccant. Atque id ipsum maniseste quoque perspicitur in præceptis negativis, ad Jus jam Naturale (non politivum) spectantibus: Etsi enim quodvis præceptum affirmativum virtualiter contineat interdictum omnis oppositi; (V. G. qui jubetur diligere proximum eo ipso vetatur inferre illi omnia, quæ dilectioni repugnant:) tamen ut expressis præceptis illa sanciantur, superstum videtur, ubi nullæ pravæ cupidines ad talia patranda propellunt. Ad quod illustrandum accommodari potest, quod Solon 22 parricidarum poenam lege publica fancire noluit, quod tantum scelus in aliquem filium cadere non arbitraretur. Cui simile est, quod FRANC. LOPEZ de Gomara, Hist. Gent. Ind. occident. Cap. 207. refert de populis Nicaraguæ, apud illos nullam suisse statutam poenam in eum, qui regu-lum (Cacique ipsi vocant) occidisset; quod nullus, aiebant, sit subditus, qui excogitare aut patrare tam dirum facinus velit.

VIII. Vereor ne putidum videatur isthæc Illustratio tam aperta pluribus inculcare. Ad tironum per Exemtamen captum hoc exempli addam. Sunt alicujus informationi commissi duo pueri, sed dispari plane indole. Unus modestus est, verecundusque, & magno literarum amore flagrans. Alter diffolutus, petulans, fœdas potius libidines, quam libros amat. Summa officii utrique eadem, literas addiscere. Sed peculiaria præcepta disparia. Priori enim sufficit injunxisse, que studia, quo tempore,

quave

<sup>28</sup> V. Diog. Laert. in Vita Solonis, I. I. n. 5. Ciur. pro Roscio Am. c. 25.

quave ratione tractare debeat. Alteri præter hæc acerrima sub com minatione vetandum, ne circumcursitet, ne alea ludat, ne libros vendat, ne in exercitiis componendis aliena vitula aret, ne pergræcetur, ne scorta consectetur. Eadem si quis prioris indolis puero operose declamare instituat, hic εὐφημών ipsum jubebit, & cuivis potius quam ista sibi canere, qui talium nulla cupidine tangatur.

Conclusio.

IX. Ex quo manifestum arbitror esse, longe aliam fore Juris Naturalis faciem, fi quis statum hominis integrum velit præsupponere. Simulque, cum tam liquido limites hujus Difciplinæ, quibus a Theologia Morali fejungitur, designati sint; non deteriore hancce disciplinam conditione futuram, quam Jurisprudentiam Civilem, Medicinam, Scientiam Naturalem, aut Mathesin; in quas si aliquis àμίητ 🕒 irrumpere audeat, sine populi suffragiis censuram sibi vindicans, non dubitant ipsi occinere, quod quondam APELLES MEGA-BY 20, de arte pictoria nescio quid disserere aggredienti: Quaso, aiebat, tace, ne pueri, qui melidem terunt 21, te irrideant, loqui orsum de rebus, quas non didicisti 22. Sed cum bonis quidem, cordatisque viris facile nobis conve-Malevolos autem, ineruditofo; obtrectatores fatius fuerit invidiæ fuæ excruciandos commendare; siquidem utique constat, æterna positumq; lege est, ut Æthiops cutem non mutet.

<sup>2</sup>r i. e. colores in pictoris usum conterunt.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> V. Ælian. Hist. Var. l. xi. c. 2. De Zeuxi, non de Apelle traditur, teste Barbeyrac.



DE

## OFFICIO

HOMINIS & CIVIS.

LIBER PRIMUS.

## CAPUT I.

DE ACTIONE HUMANA.

I. FFICIUM nobis heic vocatur, Officium,

Actio bominis pro ratione obligatio-qualis bominis ad præscriptum legum recte attemperata.

1 Respondet hic Titulus alteri, quem majori operi inscripfit auctor, De Jure Natur et Gentium. Hoc peculiare est, atque hominem spectat, quatenus in civitate degit, & legibus adventitiis subjicitur; illud universale, atque hominem attingit, quatenus statu naturali utitur, abstrahendo omne illud, quod civili proprium est. Hinc Officium Hominis et Civia omnia complectitur, quæ Jus NATURÆ ET GENTIUM jubet: nihil linquit intactum, quod utriusvis nomine obligare possit. Hujus verò locutionis genus est redisnuer & auctoribus diversis diversa ejus significatio. JUSTINIANUS id VOCAT JUS NATURALE, quod natura mnia animalia docuit; jus gentium, quod naturalis ratio inter omnes bomines conflituit; Jus CIVILE, quod quisque populus sibi jus constituit. Instit. Lib. I. Tit. 2. GROTIUS JUS NATURALE definivit distatum resta rationis, indicans actui alicui inesse moralem turpitudinem, aut neessitatem moralem; jus gentium, quod gentium omnium

Cap. 1. temperata. Ad quod intelligendum, necessarium est præmittere tum de natura Actionis humanæ, tum de Legibus in universum.

Est actio bumana non quævis; II. Per Humanam Actionem 3 intelligimus non quemvis motum a facultatibus hominis procedentem; sed illum duntaxat, qui provenit ac dirigitur ab iis facultatibus, quas

L. 1. c. 3. humano generi præ brutis Creator O. M. attribuit; nempe qui velut prælucente Intellectu, ac decernente Voluntate suscipitur.

Sed ab in- HI. Datum quippe est homini, ut non telligente folum varias res, quæ in hoc universo occurfuscepta.

nium aut multarum voluntate vim obligandi accepit; Jus CIVILE, quod à potestate civili proficiscitur. De Jure Belli & Pacis, L. I. cap. i. §. 10, 14. Noster tale jus gentium à jure natura distinctum non agnoscit, quippe homines sint natura aquales, & dari non possit lex universalis, nist quæ ad jus natura immutabile pertineat. Vid. De Jure Nat. & Gent. Lib. II. c. iii. §. 23. Sed Jus naturale denominationem Juris gentium sortitur, quando genti cum gente, nationi cum natione intercedit, licèt in suo formali non disserat a Jure naturali, quale est jus legatorum.

2 OFFICII nomen consentit cum grzeco tà rabines. Sic Cicero ad Atic. XVI. 11. Quod de Inscriptione quaris, non dubito, quin tò rabines officione officiale side officiale. All 17. Quod ratione adum sit, id officium appellamus. Aid hunc locum recte notat Barbeyraccius definitionem mims generalem & vagam esse. Versatur ratio circa omnia ad humanam vitam spectantia, utut adiaphora esse possent, & nihil habeans cum rebus moralibus commune. Qui sibi sinem aliquem proponit, neque modis ad eum assequendum necessariis utitur, is rationis præscripto adversatur; si vero nulla ei necessitas sincumbit rem propositam

runt, possit cognoscere, eas inter se conserre, Cap. 1. & harum occasione novas sibi notiones formare 4: sed ut etiam possit prospicere, quid c. 1. 2. acturus sit, ac ad id exsequendum ses movere; idemque ad certam normam, certumq; sinem conformare, & quid inde proventurum sit, colligere; quin & quæ peracta jam sunt, an ad regulam congruant, judicare sed nec omnes hominis facultates ses perpetuo, aut modo uniformi movent: verum aliquæ istarum intrinseco hominis impulsu excitantur, excitatæque temperantur, & diriguntur. Denique nec in omnia objecta promiscue homo

tum exequendi, non peccat, nihil inhonestum commerctut; vel quod poenam poscat. Itaque rectius noster, qui in officio definiendo ad legum præscriptum rationem habet. Vid, infra. cap. ii. § 3.

fertur,

Actio bimana est, quam scientes volentes suscipimus; seuti distinguitur ab actione (si ita loqui liceat) necessaria, quales sunt motus cordis, perceptio sensuum, sec. Actio moralis sensum minus latum obtinere solet; ad eamque constituendam requiritur, ut ad legem moralem inferatur. Illa adiaphora esse potest, hac nequit non esse vel bona vel mala. . . . Porro notandum est vocabulum Actionis hoc in leco complecti omissionem, juxta illad Senec. Epist. 95. Omnia, que prestanda sunt ac vitanda, formula bumani oficii includit.

<sup>4</sup> Nimirum perceptione, comparatione, aliisque operationibus, quas mens in Ideas exercere solet. V. Locke de Intell. Humano. L. ii. C. Q. 11.

Similiter Cicero. "Homo quod rationis est particeps, per quam consequentia cernit, causas rerum videt, earumq; progressus & quasi antecessiones non ignorat, similitudines comparat, & rebus præsentibus adjungit atq; adnectit suturas, sacilè totius vitæ cursum videt, ad eamq; degendam præparat res necessus series. De Offic, J. 4.

Cap. 1. fertur, sed quædam adpetit, quædam averfatur 6. Sæpe quoque licet objectum agendi adsit, motum suspendit; & pluribus objectis præsentibus unum eligit, cætera respuit.

Intellectus bominis Officii confeius.

IV. Circa facultatem ergo comprehendendi & dijudicandi res, quæ Intelletius 7 vocabulo venit, id ante omnia pro certo habendum est; cuilibet homini matura ætate & c. 3. 5. 5. mente integra tantum superesse naturalis velut

6 Intelligit voluntatem, quæ facultas est eligendi, respuendi, vel suspendendi. Vid. nos infra, ad § o.

<sup>?</sup> Ad hunc locum notat BARBEYRACCIUS auctorem duas mentis facultates inter se commiscere. Voluit nimirum cum Cartefianis judicium ad voluntatem pertinere: Pufendorfium vicisim tuetur Treverus, qui illud ad intellectum referat. Si quid ego in hâc causa judico, ficstatuendum est. Judicium duplici modo sumitur; vel perceptionem convenientiæ aut discrepantiæ Idearum denotat, vel ipsum animi affensum, quo rationibus acquieseit. In priori sensu ad Intellectum pertinet, quatenus non aliud est quam perceptio, quæ necessarid est id quod est. Quod percipimus, id revera percipimus, ida: certo modo pro circumstantiis datis, nempe facultatibus nostris, Phænomenis rerum, &c, quæ necessariæ funt, & a nobis non pendent. Quod si affensum animi denotat (quo modo intellexit BARBEYRACCIUS idq: fummo jure) certo certius ad voluntatem referri debet. Nam 1. dari potest Judicium vel Assensus, & sæpissime datur, ubi non datur perceptio ; quod errorum nosfrorum præcipuus est fons. 2. Si quando sibi sint comites Perceptio & Assensus, non tamen unum idemq; sunt, nec inter se commisceri aut confundi debent. Ideo affensum præbemus, quoniam rem hoc vel illo modo se habere percipimus. Præit perceptio, sequitur assensus; illa est causa, hic effectus. 3. Hinc plane discernitur à perceptione; cum autem omnes mentis actus ad perceptionem

luminis, ut adhibita cultura, ac debita medi- Cap. 1. tatione, possit recte comprehendere saltem generalia illa præcepta & principia, quæ ad vitam hancce honeste & tranquille exigendum faciunt: simulque judicare, ista utique indolí humanæ congruere . Hoc enim nisi, saltem intra sphæram fori humani, admittatur, quibusvis suis delictis homines ignorantiam invincibilem obtendere possent: cum nemo in foro

& volitionem, omnesq; ejus facultates ad intellectum & voluntatem, referri debent; Judicium, quod à perceptione distinctum esse liquet, non potest non ad voluntatem pertinere. 4. Ad argumentum, quo probare aggrediuntur nonnulli judicium ad intellectum referri debere, ex eo quod nequit vel cogi vel cohiberi, facile est responsum, viz. non esse necessarium, nisi cum prius detur clara perceptio; ea verò data, judicium nihilominus à perceptione distinctum esse, ideoque voluntarium etsi neces. sarium: utì voluntati adscribendum est hominem eligere quod fibi arridet, etsi non potest non eligere.

<sup>3</sup> Per lumen naturale non intelligit cognitionem quamvis innatam vel mentibus humanis a natura infitam, de qua somniarunt veteres quidam Philosophi, sed facultates mentis, quæ si rite colantur, homines ad veritatem recta via perducere possunt. Neque tamen omnes omnium facultates æquali vi gaudent, neque iis, qui præstantissimis utantur, ad omnes veritates patebit aditus. Id solum sibi voluit auctor, talem esse naturalem intellessus restitudinem, & præcepta quædam generalia tam in aperto jacere, ut nemo, nisi per se steterit, ea ignorare possit, vel in errores fundamentales (ut loquuntur Theologi) dilabi. Huc pertinet, quod nos docet Seneca de benef. L. 7. c. 1. Quicquid nos meliores beatosque facit, aut in aperto aut in proximo locavit natura. Et PAUL. ad Rom. II. 15. Gentes quæ legem non habent, sibi ipsis sant lex, quippe ostendunt opus legis in cordibus suis inscriptum.

humano



Cap. 1. humano argui possit violasse regulam, quam

sapere supra ipsius vires est. V. Intellectus hominis, quando de eo, quod

Conscien-& probabilis.

tia rella, agendum vel omittendum est, recte informatus fuerit, & quidem ita, ut sententiæ suæ c. 3. § 6. certas & indubias rationes norit reddere, foles vocari Conscientia Recta 9. Sed ubi quis veram quidem sententiam circa agenda vel omittenda fovet, quam tamen ipse per rationes demonstrare nequeat, sed eandem ex vitæ civilis tenore, ex affuetudine, aut superiorum auctoritate hauserit, neque tamen ipsi suppetat

<sup>9</sup> Perfunctorie nimis hunc locum tractavit nofter, adeoque facile nobis ignoscet lector, si rem paulo penitius perscrutemur. 1. Supplenda est definitio Conscientia. quam auctor omifit. Conscientia eft Judicium de morali actionum natura factum, approbans quod nobis videtur normæ morali consonum, & damnaus quod buic contrarium existimatur. Actiones ipsas modo antecedit, modò consequitur, unde vel antecedens, vel consequens appellatur. 2 Sedulò advertendum est, ne quid nature nimis tribuatur in hac re, ut sæpe fieri folitum est. Sunt, qui docent conscientiam quandam esse facultatem naturalem, a ratione discernendam, a Deo hominum mentibus infitam, quam recti & obliqui indicem effe voluit, & vicem judicis vindicisque in animo sustinere. Sic San-DERSONUS conscientiam vocat babitum innatum. Pralea. i. p. 16. Hoc autem ab omni vera Philosophia prorsus alienum videtur, ut cuivis facile patebit. enim conscientia, vel ipsa ratio de natura actionis morali judicium ferens, vel ipsum judicium immediate & fine ullo ratiocinandi actu elicitum, supposito duntaxat actionis apprehensione. In priori sensu conscientia nen magis innata est & naturalis quam ipfa ratio, quæ tamen fine inflitutionie & cultura adminiculo pro nihilo haben-In posterieri verò, quod immediatum videtur da est.

ratio, quæ contrarium magis persuadeat, solet Cap. 1. vocari Conscientia Probabilis. Qua maxima pars mortalium regitur: quippe cum paucis rerum cognoscere causas concessium sit.

VI. Solet tamen quibusdam non raro eve- Etiam dunire, circa casus potissimum singulares, ut ex bia suspen-utraque parte sese offerant rationes; nec illi nem. ita polleant judicio, ut, utræ præponderent, c. 3. § 8. liquido discernere queant. Id quod vocari suevit Conscientia Dubia. De qua hæc est regula: quamdiu in ancipiti bæret judiçium, bonum quid

& fine ratiocinio elicitum, reverà effecit vel prævia institutio, vel interna animi meditatio, vel aliorum auctoritas, vel alia ejusmodi, quibus subjicitur non solum approbandi & aversandi, sed & (quod plerumque sit) indicandi ratio. Mens humana est ad omnia habilis & idonea, accedente usu & institutione; unde varize funt hominum approbationes & aversationes, varias formas induunt facultates mentis, quas vulgus kominum & minorum gentium Philosophi pro naturalibus habere solent. 3. Cavendum est ab istorum hominum errore. qui conscientiam in genere pro suprema actionum norma constituunt, cujus dictamitia qui ex animo sincero & fine faco sequitur, criminis est expers, & tuto in portu havigat. Plura (ut opinor) humani generis peccata à sapina negligentia & ignofantia voluntaria quam à prava peccandi libidine contra immediatum conscientiæ lumen originem ducunt. Conscientia actionum immediam norma esse debet ; causa est fine qua non (at logicè loquamur) moralis actionum rectitudinis; adeo ut qui contra conscientiam agit, pro certo peccet; sed non exinde sequitur eum peccati immunem esse, qui ex conscientize dictatis crimen admittat. 4. Denique notandum esse velim, auctoris distributionem conscientiæ in suas species haud site institui; nam redis opponi debet errenea, & certa probabili.

honef-

Cap. 1. fit, an malum, actio erit suspendenda 10. Nam nondum discussa dubitatione, ad agendum sesse determinare, propositum peccandi, aut saltem neglectum legis involvit 11.

VII. Sæpe etiam intellectus hominis pro cibilis, in vero falsum adprehendit, & tunc in Errore vincibilis, quis, & in adpellari, quando quis adhibita attentione & diligentia debita cavere poterat, ne in eum c. 3. § 11. incideret. Invincibilis autem, quando quis etiam adhibita omni diligentia, quam vitæ communis ratio fert, istum evitare non poterat. Qualis error tamen saltem inter eos, queis rationis lumen excolere, & vitam ad

<sup>11</sup> Si conscientia frustra & inepte dubitat, vocatur ferupulosa. De Jure Nat. & Gent. I. i. c. 3. §. q.

<sup>10</sup> Ratio est, quoniam in re dubia tutior pars semper' eligi debet. V. G. Si Christianus in incerto hæreat, utrum sanguinem edere sit licitum necne, omnino ab esu abstinendum est, quoniam abstinentia pro certo licita eft, incertum vero, utrum esus sit licitus. Quod dubitas ne feceris, regula est tam sacris literis quam veterum Philosophorum scriptis consentanea. Vid. PAUL. ad Rom. xiv. 23. Cic. de Offt. i. o. Plin. Epift. i. 18. Nec militis dubitantis de justitia belli exemplum, quod adducit GROTIES, huic regulæ contradicit , nam tutior pars est mandato Principis obtemperare, cui parendum effe in re dubia nulla est dubitandi ratio. Vid. GRo-TIUM de Jure B. & P. L. ii. c. 26. §. 4. Pur. de Jure Nat. & Gent. L. i. c. 3. §. 8. & L. viii. c. i. §. 8. SANDERSON de Obligat. Conscient. Præl. vi. §. 17. TAY-LOR Ductor Dubitantium, L. i. c. 5. p. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Conscientia erronea, quæ hic innuitur, est perceptio relationis inter actiones nostrasq; de norma morali sententias erroneas. Reminiscimur erroris practici

honestatem componere cordi est, non circa Cap. 1. communia vivendi præcepta, sed duntaxat. circa fingularia negotia incidere fuevit. Nam & naturalis juris præcepta generalia plana funt: & qui leges positivas sert, id ante omnia agere solet & debet, ut illæ subjectis innotescant. Unde citra supinam negligentiam heic error non nascitur. Sed in singularibus negotiis facile est, ut error invito & præter culpam obrepat circa objectum, aliasque actionis circumstantias 13.

VIII. Ubi vero simpliciter cognitio abest, Ignorana vocatur Ignorantia 14. Quæ duplici modo tia intellectus vaconfi- ria.

vel prziudicii vulgaris tanquam normz vivendi, quz apud nos auctoritatem legis obtinuit: ad illam referimus nostras actiones. Perceptio vero ista sive conscientia non est erronea in se, sed ita dicitur propter essectum & objectum suum, quod est error. Veram enim adipiscimur notionem relationis: verè eam percipimus actionem cum regula comparandam, sive regula vera sit aut falsa. Etiamsi (monente Lockio de Int. Hum. L. 2. c. 28. § 20.) baud resta fit norma, & quod ad cam attinet verser in errors, convenientia tamen & repugnantia rerum cum illa compuratarum mibi manifestissima funt : atq; in hoc relationis notio confiftit. Per falfam vero regulan rem mensurans de morali ejus Restitudine falsum judicium laturus sum, quoniam sam ad regulam baud veram exegi: baud vero erro circa actionis ifius relationem ad regulam, cui à me comparatur, quæ convenientia eft, aut repugnantia. TREVERUS.

13 Quales sunt modus, intentio, instrumentum aut qualitas actionis. Vid. BARBEYRAC. ad loc.

14 Nescio an justa sit, sed pro certo obscuritate laborat auctoris Doctrina de variis ignorantize speciebus. Forsan præferenda sit hæo triplex divisio, quam Titio acceptam referimus, 1. Ratione Objetti in ignorantiam

iuris

Cap. 1. consideratur; uno, prout ad actionem aliquid confert; altero, prout invito, aut non citra confert; altero, prout invito, aut non citra culpam, oborta fuit. Priori respectu ignorantia solet dividi in Efficacem & Concomitantem 15. Illa est, quæ si absuisset, præsens actio non suisset suscepta: Hæc est, quæ licet absuisset, nihilominus actio suscepta suisset. Posteriori respectu ignorantia est Voluntaria, vel Involuntaria. Illa est, quam quis vel ultro affectavit, rejectis veri cognoscendi mediis; vel debita diligentia non adhibita, obrepere sibi passus est. Hæc est, quando quis ignorat, quæ nec scire poterat,

juris & facti. z. Ratione Effectus in efficacem & consomitantem. 3. Ratione Confensus in voluntariam & involuntariam. Sed quoad moralem actionis naturam tota res (ut mihi videtur) in eo expedita est, quod ignorantia sit vincibilis aut invincibilis, sive voluntaria aut involuntaria. Hoc in loco nos menet Barrevaracorus, errorem & ignorantiam fere semper misceri, sive tamen jungantur sive separentur, eos quoad imputationem eundem parere effectum, easdem sequi regulas.

non facta fuisset, nis adfuisset ut actio sat quæ alias non facta fuisset, nis adfuisset illa ignorantia: Concemitans, quam nihil ad actionem contulisse, sed eam saltem comitatam suisse credunt, quod, licèt ignorantia absuisset, actio tamen suisset suscepta. Lenmannus. Ignorantiam essicacem rectiùs vocari esseutialem, & concomitantem accidentalem hit observat Barbeyraccius, duoque addit exempla, quibus res illustretur. Uxorem aliquis ducat, quam innuptam esse credit, vel nescit maritum ejus adhuc in vivis esse. Ecce ignorantiam, que ipsam rei naturam spectat, ideoque esseutialis est. Si nihil occurrat, quod ei suspicionem moveat eam alteri nuptam esse, & de hac re, quantam par suit, inquirit, criminis prorsus absolvitur: sin vero ulla

nec tenebatur 16. Et hæc iterum duplex est Cap. 1. Vel enim quis in præsens quidem ignorantiam exuere non potuit, ut tamen in culpa sit, quare in tali statu versetur 17: Vel non folum in præsens ignorantiam vincere nequit. sed & in culpa non est, quare ad talem conditionem fit devolutus \*\*



IX. Altera facultas, quæ in homine præ Voluntabrutis peculiariter cernitur, Voluntas vocatur; ria adia per quam velut intrinseco impulsu ad agen-est & libedum sese homo movet, & eligit quod sibi ra. maxime arridet, aversatur, quod sibi non c. 4. § 1. convenire videtur 19. Habet igitur homo a voluntate.

ulla licet minima oriatur suspicio eam, quam ducturus est, revera esse alterius uxorem, vel si non operam det ut se de hac re certiorem reddat, Ignorantiæ rationi reddendæ obnoxius est, ut ut animus ab ejusmodi conjugio, si eam alius fuiffe viri pro certo sciret, longe abhorreret. Ecce vero exemplum ignorantize accidentalis. Hominem, quem nescit, vel alium esse putat, quidam injurià afficit. Ponam pariter meretur, five potuit scire necne cui injuriam fecerit, licet hoc cognito facere refugeret; quoniam nulli damnum inferre liquit. BARBEYRAC.

16 Voluit WEBERUS has voces, nec tenetur, omitti. Sed ad idem redit, utrum omittantur necne, quoniam nemo id scire tenesur, quod sciendi non datur facultas.

17 Hæc ignorantia voluntaria existimari debet, quippe in causis suis vincibilis.

18 Inter omnia ignorantiæ genera, quæ memoravit auctor, hæc fola est involuntaria, & reatûs immunis.

19 Etsi inter omnes convenit (nist Atheos quosdam excipiamus) homines libertate quadam gaudere. & ab externa omni necessitate immunes esse: attamen de natura bejusce libertatis in diversas admodum distrahuntur opiniones; quarum præcipuas, haud inutilem operam agemus, si breviter recenseamus.

1. Sunt,

Cap. 1. voluntate, tum ut Sponte agat, id est, ut non per intrinsecam aliquam necessitatem ad agendum determinetur, sed actionis suæ ipse auctor sit; tum ut Libere agat, i. e. ut uno objecto

> 1. Sunt, qui per libertatem intelligunt potestatem agendi vel non agendi juxta mentis determinationem; i. e. libertatem asserunt, quatenus impulsui cuivis externo opponitur, sed eligendi aut respuendi libertatem adimunt. LOCKE de Intell. Hum. L. ii. c, 21. §. 20. Epift. ad LIM-BORCH, p. 474.

> 2. Alii per libertatem volunt Physicam potestatem agendi & non agendi vel juxta vel sitra vel contra mentis determinationem; i. e. libertatem homini attribuunt, quatenus omni vi tam internæ quam externæ opponitur. CLARKE Respons. ad Collins, p. 24. JACKSON Defens.

Hum. Libert. contra CATONIS Epift. p. 99.

3. Quidam libertatem ponunt in indifferentia quadam ad omnia objecta; i. e. vim quandam activam voluntati ascribunt, qua sese determinat, sine ratione habita vel ad anxietatem, vel ad intellectum, vel ad majus bonum, & cui non aliud præ alio natura convenit, sed id maxime congruit, cui applicari contigerit. King de Orig. Mali; Cap. v. §. 1. Hanc Hypothesin acutè desensam (si modo defendi possit) vid. in Notis Anglican. Version. ab EDM. LAW.

4. Vult Leibnitzius homines ideo gaudere libertate, quoniam fine ratione sufficiente determinare non possunt: Que ratio sufficiens est majus apparens bonum. Cum rationes æquale habere momentum videntur, determinatio sequi non potest. Quod si hanc hypothesin necessitatem humanarum actionum secum implicare asseratur, respondet id libertati salvandæ sussicere, quod ratio illa inclinet, non cogat. Vid. Theodicea, §. 45.

5. Qui cum auctore nostro per voluntatem intelligunt facultatem mentis, qua bonum appetimus, & malum fugimus, ii in eo libertatem ponunt; nos, quod bonum apparet, objecto proposito possit agere vel non agere, Cap. 1. idemque eligere vel respuere; aut pluribus objectis propositis unum eligere, cætera re**fpuere** 

apparet, eligere posse, quod malum, respuere, & in quibusdam circumstantiis determinationem suspendere. Non possumus non felicitatem appetere, vel miseriam averfari; id nimirum voluit auctor naturæ fibi quemque charum & proximum esse, idque, quod bonum apparet, necessario cuique placere, quod malum, displicere. Malum qua malum eligere non possumus, vel bonum quà bonum aversari: sed deliberandi & suspendendi suppetit facultas, adeo ut nunquam ad hoc vel illud eligendum cogamur, nisi cum per se & manisesto pateat (de qua re decipi nequimus) objectum propositum in causis contineri, quæ necessariò requiruntur ad nostram felicitatem. Si cui vero incidat suspicio hanc hypothesin nobis libertatem omnino adimere, ad ea quæ sequuntur animum advertat quæ mihi sufficere videntur, ut nobis libertatem vindicent. 1. Quod nunquam ad malum amplectendum cogamur. 2. Quòd deliberare in animo & suspendere postimus, nifi cum summam nostram selicitatem in objecto contineri planistimè perspectum habemus. Eodem scil. modo se habet voluntas ad bonum & malum, ac Intellectus ad verum & falsum; & ficut assensus cogi nequit nisi à veritatibus evidentisfimis, sic nec voluntas nisi a bonis certissimis. 3. Quod. si quando ex utraque parte rationes in æquilibrio ponantur, utramvis eligere possimus. 4. Quod ultimum intellectus judicium (cujus Electio indivulsus est comes) magnam partem ex voluntate pendeat, ideoq; etiamfi, determinatio voluntatis necessario sequatur ultimum judicium, vel (quod ad idem redit) majus apparens bonum, attamen non est in causis suis necessaria: quatenus sæpe efficere potest voluntas, ut hoc vel illo judicet intellectus, ut malum boni, bonum mali speciem induere possit. ipsa profecto & experientia docet, quod intellectus præcedat voluntatis determinationem. Nequit enim volantas id appetere aut averfari, quod non ulla cognitum ratione

Cap. 1.

fpuere 2°. Porro cum actionum humanarum quædam propter se suscipiantur, quædam quatenus ad aliud consequendum inserviunt, i.e. cum quædam rationem Finis, quædam Mediorum habeant °; circa sinem quidem ita voluntas versatur, ut eum cognitum primo adprobet, dein ad eundem consequendum essicaciter sese moveat, & velut ad eum tendat, vehementius aut remissius; eoque obtento adquiescat, placideque fruatur. Media autem primo probantur; tum quæ maxime idonea suerint visa, eliguntur, ac demum usui adplicantur.

Ejustratione bomo mationis muston.

X. <sup>22</sup> Quemadmodum autem hoc maxime nomine homo actionum fuarum auctor habetur, quia ipfe voluntario eas fuscepit; ita circa voluntatem id cum primis observandum,

ratione monti, aut perspectum sit num bonum aut malum; juxtà essatum illud vulgare, ignoti nulla cupido. Attamen vicissim, voluntas determinare intellectum potest ad bonum aut malum accuratius examinandum & disquirendum, vel contra; imo ad objectum ea ratione considerandum, qua id considerari volumus, ut exinde appetitus vel aversatio nostra excitari aut augeri possit. Quo vero aut quali modo voluntas intellectum dirigit, vel hac illac movet, me prorsus ignorare lubens agnosco; rem autem ita revera se habere, etsi causa lateat, experientia comprobatum & certissime perspectum habeo.

To Spente fieri dicuntur, quæ fine deliberatione fiunt; at motus manûs, dum scribo ad materiam tractatam attentus; digitorum actio, dum citharam pulso harmonia captus; Liberè vero, quæ cum deliberatione & scientes volentes suscipiimus, & quæ vel eligere vel respuere possumus. Mens nil nisi sponte saltem agere potest, hac erepta, una eripitur voluntas. Potest autem non libere assentiri, non libere velle. Spontancitati invitum, liber-

tati coactum opponitur.

ejus

ejus spontaneitatem utique asserendam esse, Cap. 1. saltem circa illas actiones, de quibus ab homine in foro humano 23 ratio solet exigi. Ubi autem homini nihil plane spontaneitatis relince. 4. 5. 21 quitur, ibi non ipse homo, sed qui eidem necessitatem adsert, auctor habebitur actionis, ad quam homo invitus membra viresque suas accommodat.

XI. Porro quanquam voluntas bonum in Voluntas genere semper adpetat, & malum in 24 ge-fertur in bonum, nere aversetur: magna tamen inter singulos idque va-homines tum adpetituum tum actionum cer-rium. nitur varietas. Idque inde provenir, quod non omnia bona & mala homini velut pura adpareant, sed invicem mixta, bona malis, mala bonis 25. Et quia diversa objecta diversas

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Sæpissime idem objectum habebit & medii & sinis rationem. Felicitas est sinis ultimus humanarum actionum; Virtus, Honor, Divitiæ, Doctrina, &c, sunt media ad hunc sinem consequendum idonea; at sinis ultimus sæpe sæpius evanescit, & media ipsa, quasi sines, persequimur. Sic ambitioso sinis est Honor, avaro Divitiæ, &c.

<sup>28</sup> Quæ sequentur in § 10----15. ad incitamenta, vel (ut vulgo dicitur) motiva omnino spectant.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Non opus fuerit tanta cautela; neque Deus est injustus, ut id ab hominibus exigat, quod voluntati non subjicitur.

<sup>4</sup> In genere, i. e. bonum qua benum, & malum qua malum.

<sup>25</sup> Sic avarus, si sit idem ambitiosus, cum nullis parcat sumptibus ut præ cæteris emicet, hoc pro bono habet si ambitionem consulat, pro malo si avaritiam. Hæc boni & mali mixtura ex eo profluit, quod pugnant inter se efficii ratio & vitiosi affectus, ut patet ab exemplo Moder apud Poetas. Interdum quod in præsens adparet bonum

Cap. 1. versas velut partes in homine peculiariter afficiunt, v. g. quædam æstimationem illam quam homo de seipso habet, quædam sensus ejus exteriores, quædam amorem sui, quo seipsum conservare studet: inde est, quod illa quidem homo adprehendat tanquam Decora, ista tanquam Jucunda, hæc tanquam Utilia s. Et prout quodque horum validum motum homini impressit, ita eundem quoque versus se peculiariter propendere facit. Cui accedit in plerisque hominibus ad certa quædam peculiaris inclinatio, aut a certis aversatio. Hinc sit, ut circa quamlibet sere actionem sesse simul offerant species bonorum & malorum, verorum aut adparentium, ad quas solide discernandas aliis major, aliis

bonum, in futurum evadit malum; fic fructus gustui gratus postea ventrem excruciat. Vicissim quod in præsens malum censetur, in suturum bonum esse potest: fic medicamentum palato ingratum saluti recuperandæ inservit. Denique bonum pro malo & malum pro bono habetur, si cum majori bono vel malo respective comparetur. BARBEYRAC.

vel dolorem minuunt auferuntve; ea vero mala appellantur quæ dolorem funt pariendo vel augendo, five voluptatem auferendo vel minuendo. Amborum varia funt genera, neque facile ad fuas fpecies referuntur. Noster bona dividit in decora, jucunda & utilia, BARBEY-RAC. in corporea & spiritualia; forsan justior erit eorum distributio juxta diversa affectiones, vel diversa percipiendi facultates, quæ plerisque mortalibus contigerunt, quarum quinque habentur classes. 1. Quæ per sensus externos introcunt. 2. Quæ sensus en sensus en percellunt. 3. Quæ honorem sequuntur. 4. Quæ benevolentiam. 5. Quæ sin approbationem.

motum

minor est perspicacia 27. Inde mirum non Cap. I. est unum ad id ferri, abs quo alter maxime abhorret.

XII. SED nec semper voluntas hominis Hac quocirca quamlibet actionem velut in æquili- 1/que à pebrio posita deprenditur, sic ut inclinatio in genii dishanc aut illam partem unice ab impulfu ejuf- positione. dem intrinseco post mature perpensa omnia proveniat: sed frequentissime per extrinseca velut momenta versits unam magis quam alteram partem homo propellitur. 28 Ut enim c. 4. §. 5. prætereamus communem illam mortalium in & Grot. prava proclivitatem, cujus originem atque L. 2. c. 20. §. 18. indolem alterius fori est excutere 29; primo voluntati fingularem quandem vergentiam

28 Perspecta jam natura humanæ libertatis, mox sequantur causæ quæ eam vel impedire vel plane tollere solent. Sunt autem maxime peculiaris ingenii dispositio. temperamentum cosporis, consuetudo, affectus, suror, ebrietas; quibus attribuendum est homines nubem pro

Junone amplecti, mala pro bonis eligere. <sup>29</sup> Intelligit pravos hominum affectus à primorum parentum lapsu derivatos, de quibus Theologorum est dis-

serere.

<sup>27</sup> Ut de bono reali juste discernamus, nonnihil adjumenti adferre possunt regulæ quæ sequuntur. 1. Quantitas boni æstimanda est ab intensitate voluptatis dustâ indurationem. 2. Nulla habenda est ratio de tempore præsenti vel suturo; sive, distantia valorem boni non imminuit, si modo certus sit eventus. 3. Quod si eventus sit tantum probabilis, imminuitur valor boni pro ratione imminutæ probabilitatis. 4. Præsens bonum negligendum, quod majus malum in futurum adferet. 5. Præsens malum negligendum, quod majus bonum in futurum adferet. 6. E duobus malis minus eligendum.

L. I.

Cap. I.

conciliat pecullaris ingenii dispositio, qua ad certum genus actionis aliqui valde proclives redduntur; one non in fingulis tantum hominibus, sed & integris in nationibus deprehenditur. Eam autem producere videtur cœli nos ambientis 3°, folique genius, humorum in corporibus temperatura ex ipfo femine, ætate, victu, valetudine, studiorum ratione, similibusque causis proveniens; item conformatio organorum, queis animus ad functiones suas obeundas utitur, & similia 3 x. Ubi notandum, præterquam quod homo adhibita cura temperamentum suum non parum retundere & alterare possit; quantacunque etiam vis eidem tribuatur, non tamen cousque illa valere judicanda est, ut hominem necessario in violationem legis naturalis rapiat, quousque hæc in foro humano exercetur; ubi pravæ cupidines, intra actum interiorem 3 2 subsistentes, non attenduntur. Adeoque si vel maxime natura recurrat, furca licet expulsa 33, id tamen prohibere potest,

na

<sup>30</sup> Emollit gentes clementia cæli. Lucan. L. VIII.

w. 366.

31 Nullus est dubitandi locus, quin magna inest animis e corporis temperamento vis, quam sententiam videsis propugnatam à Galeno in singulari libro, quod mares temperamentum corporis sequantur.

<sup>12</sup> Omnino legendum est interiorem, ets omnes quas vidi editiones, præter unam quæ Lehmanns opera prodiit exteriorem exhibent.

Hor. 1 Epist. 10. 24. Naturam expellas furca, tamen usque recurret, Et mala perrumpet furtim fastidia viärix.

ne exteriores actiones vitiosas producat. Et Cap. I. quæ in superanda ejusmodi inclinatione occurrit difficultas, illam splendor laudis pensat, quæ heic victorem manet. Quod si autem ejusmodi stimuli animum concutiant, quos nulla ratio, quo minus erumpant, reprimere potest; via tamen est, ut citra peccatum 3 + velut depleri queant.

XIII. VALDE quoque in certas actiones A consuevoluntatem inclinat frequens ejuschem generis frequenti actionum repetitio, ex qua enata proclivitas actione. Consuetudo vocatur 3 5. Per hanc quippe ef- c. 4. §. 2. ficitur

Hoc non semper sieri posse arbitrantur BarbeyRAC & TREVERUS, quorum hic non deplendas sed
restinguendas esse passiones monet. CICERONI de hac
re suscultemus. Tusc. Disp. iv. 37. Qui natura
dicuntur iracundi, aut misericordes, aut invidi, aut tale
quid; eis susc constituti quasi mala valetudine animi, sanabiles tamen, ut Socratis dicitur. Item Hor. 1 Epist. 14374

Invidus, iracundus, iners, vinosus, amator; Nemo adeo serus est, ut non mitoscere possis, Si modo cultura patientem prabeat aurem.

35 Oritus consuetudo ex repetito actu; & quam vocat Cicero alteram naturam (de Fin. v. 25) forsan natura ipsa in plerisque rebus rectius dicetur. Sic Arnob. L. II. Consuetudo in ipsam naturam vertitur. Et Juven, Sat. xiii. 29.

Damnatos, fixa & mutari nescia.

Neque mirum hoc cuivis videri potest, qui cum Lockio nostro vim habitus & usus ab idearum associatione derivat. Ideæ, scil. quæ in societatem solent venire, paulo post temporis separari nolunt: unde K 2 media Cap. I.

ficitur, ut libenter & expedite actio aliqua fuscipiatur, sic ut objecto præsente in id velut trahi animus videatur, aut idem absens vehementissime desideret. De qua id observandum: uti nulla videtur esse adsuetudo, quin eam adhibita diligenția iterum exuere possit homo; ita nulla quoque animum coufque detorquere valet, ut non exterioribus saltem actibus, in quos illa rapitur, heic & nunc cohibendis par homo fit. Et quia penes hominem fuit ejusmodi adsuetudinem contrahere, inde utut hæc actiones facilitet. tamen neque inde bonarum actionum pretio aliquid decedit, neque pravarum malitia redditur levior. Quin uti bona adfuetudo hominis laudem, ita prava ejusdem turpitudinem intendit.

Ab animi

XIV. PLURIMUM quoque interest, an plamotibus seu cida tranquillitas animo constet; an vero idem peculiaribus motibus, quos Affettus vo-cant, concutiatur 36. Circa quos illud tenendum:

36 Animi affectus (quos Cicero perturbationes appellat nos plerumque passiones) à sensibus nostris origiņem

media pro finibus fæpe amplectuntur homines, & voluptates doloresque fibi creant & conficient. LOCKE de Int. Hum. L. II. c. xxxiii. Prælim. Diff. ad King de Orig. Mal. Neque hoc prorsus ignotum suisse Re-. mano Philosopho visum est, hoc modo de amicitia disserenti: " Primos congressus copulationesque, & cons suetudinum instituendarum voluntates sieri propter " voluptatem: cum autem usus progrediens familiarita-" tem effecerit, tum amorem efflorescert tantum, ut, " etiam si nulla sit utilitas ex amicitia, tamen ipsi amici er propter seipsos amantur." Cic. de Fin. I. 20.

dum: quantumcunque vehementes isti sint, Cap. I. tamen debito rationis usu hominem iissem superiorem esse posse, ipsorumque impetum c. 4. 5. 7. saltem intra ultimum actum sistere. Cum autem affectuum alii excitentur specie boni, alii specie mali, & stimulent, vel ad adquirendum aliquod gratum, vel declinandum molestum; naturae humanae congruens est, ut hos, quam illos, plus savoris aut veniæ mortales inter comitetur, eoque magis, quo infestius & intolerabilius surit malum, quod eos excitavit. Longe quippe tolerabilius habetur carere bono, 3 7 ad naturæ conservationem non adeo

nem trahunt. Objecta quæ dolorem excitant ingrata vocamus, quæ voluptatem afferunt grata. Hæc animam adblandiuntur, alliciunt, attrahunt, unde consuetudinis vi nascitur amer; illa aversationem excitant & repellunt, unde oritur odium. Sed ex amore & odio cæteri omnes nascuntur affectus : eorumque causæ voluptas & dolor, i. e. sensationes gratæ & ingratæ sunt duo quasi cardines, in quibus omnes vertuntur. Ex voluptate ortum saum ducunt amor, gaudium, spes, &c. ex dolors edium, tristitia, terror, invidia, ira, cæteriq; ejusmodi affectus tetri, qui animam contaminant & corrumpunt. " Vacandum est (inquit CICERO) omni animi perturba-" tione turn cupiditate & metu, tum etiam ægritudine " & voluptate animi, & iracundia, ut tranquillitas " adfit & fecuritas, quæ adfert tum constantiam tum "etiam dignitatem." Offic. I. 20. Et paulo post : " quæ cum aliqua perturbatione fiunt, ea nec constan-" ter fieri possunt, nec ab iis qui adsunt approbari.", I. 38.

37 Eodem modo Aristoteles. Ethic. ad Nicom.

L. III. c. xii. Ἡ μὲν λυπὰ ἐξίςησι χὰ φθείρει τὰν τῶ ἔχοντῶ φύσιν ἡ ἢ ἡδονὰ ἐδὲν τοιῷτον ποιεῖ μᾶλλον βὰ ἐκέσιον, διὸ χὰ ἐπονειδισότερον. Dolor quidem naturam

Κ- 2

turam

134

Cap. I. adeo necessario. quam excipere malum, ad naturæ destructionem tendens.

A morbis & ebrietate, inclinetur. XV. Denique uti dantur certi Morbi, qui usum rationis in perpetuum, aut ad tempus plane tollunt: ita multas apud nationes frequens est, homines sibi ultro accesses u orbi quoddam genus brevi transiens, usum rationis non perpendicata de la Cominante de la

c. 4. §. 8. onis non parum perturbans. 3. § Quo innuimus Ebrietatem, ex certis potulentorum generibus, ac quibusdam sumis provenientem; quæ violento motu sanguinem ac spiritus impellit & turbat, ac ad libidinem imprimis, iram, temeritatem & enormem sætitiam homines proclives reddit; sic ut multi velut extra se per ebrietatem rapti videantur, & diversum plane genium induisse, quam quo sobrii conspiciebantur 3.9. Hæc tamen uti non semper om-

nem

L. L

turam ejus, qui angitur, de statu suo deturbat & interimit: voluptas autem nibil tale facit; est igitur magis voluntaria adeoq; stagitiossor. Bablius prorsus contrasium asserit, & acriores esse voluptatis quam doloris stimulos probare aggreditur. De Comet. §. 167. Quam opinionem resellit cl. Barbeyr. sur le Droit de la N. & G. L. I. c. vi. §. 14. not. 4. Cons. Grot. de Jure B. & P. L. II. c. xx. § 31.

38 Meridionales nationes plerumque deteffantur hoe vitium, libidini majorem in modum studentes; & summa ignominia afficitur Hispanus, quando ebrii titulo insignitur. Septentrionales & contrario Baccho ut plurimum litant: licet & Boream malus auserat amor, & in imperio veneris non detar zona stigida. Tre venerus.

39 Tritum est illud, Ebrietas non excusat delictum. Sed ut res plenius intelligatur, audiamus de hâc re Titium in loc. Ebrietas vel est modica, hac actio-

Dem

nem usum rationis sequestrat; ita quatenus Cap. I. ultro arcessita est, odium potius quam favorem actionibus per eandem susceptis conciliare apta est.

XVI. Por Ro actiones humanæ, uti Volun- Actio votaria folent vocari, quatenus a voluntate pro- luntaria. ficiscuntur & diriguntur; ita si quæ reluct-mixta. ante voluntate scienter suscipiuntur, Invitæ adpellantur, pressius sumto hocce vocabulo. Nam latius id acceptum etiam illas comprehendit, quæ per Ignorantiam patrantur. Invitum au- c. 4. 5. 9. tem nobis hoc loco idem notat, quod Coactum; quando nempe quis ab extrinseco principio validiore adigitur membra fua adplicare, ita ut aversationem & dissensum suum fignis ac præcipue renitentia corporis fignificet. Minus autem proprie Invita & illa dicuntur, quando incumbente graviore necessitate aliquid tanquam minus malum eligitur, & fuscipitur, abs quo alias homo extra necesfitatem constitutus vehementer abhorrebat. Quales actiones vulgo Mixtas vocant. Hæ cum spontaneis illud habent commune, quod voluntas pro præsenti statu eas utique eligat

nem voluntariam relinquit; vel summa, quæ omnem usum rationis fequestrat. Hæc si fuerit quoad originem involuntaria, (putà fiquis vim & efficaciam vini ignorei) actionem invitam producit, adeoq; agentem excusat : si vero voluntaria, tum actus indifferentes (ut contractus) adhuc imputari non posse videntur; quia hi liquidam cognitionem requirunt, nec iis animandis culpa præcedens sufficit: fed actus illiciti feu delicta imputabuntur. Quod si quis directe ob eorum executionem ebrietatem contraxerit, tum gravior imputatio obtinet.

K 4

tanquam

Cap. 1. tanquam minus malum. Cum invitis autem aliquatenus quoad effectum conveniunt, quod rel plane son, vel non ita graviter, uti spontaneæ, foleant agenti, imputari \*\*. .

Quæ actio putari queat. c.5. § 2,3.

XVII. CETERUM actionum humanarum, homini im- quæ ab intellectu & voluntate proficiscuntur & diriguntur, hæc est præcipus affectio, quod illæ homini possint imputari, seu quod homo pro earum auctore recte possit haberi, ac ad reddendam de iisdem rationem adstringi; quodque in ipsum redundent effectus, qui ex istis proveniunt. Nulla enim propior ratio est, quare alicui actio quæpiam imputari possit, quam quia ab isto sciente & volente, mediate aut immediate, profecta est; seu quia penes ipsum fuit, ut fieret vel non fieret 42. Hinc axio-

<sup>41</sup> Actio mala, altero cogente, imputatur, quia nequit cogi voluntas, & quia malum patrari non debet, ut exinde eveniat bonum; actio bona non item, quia ex omni parte perfecta esse debet. Ideo Lucretia nequaquam excusari potest ob violatam à Tarquinio pudicitiam, etsi non nisi dedecoris terrore victa succubuit. Vid. Liv. Hift. L. I. c. lviii.

<sup>42</sup> Ut actionum moralium natura rite intelligatut, earum essentia apte distribuitur in partes, materialem & formalem. Materia actionis est ipsa actio in effe suo vel physicè considerata; forma vero, à qua moralis ejus natura Gerivatur. Noster in Elem. Jurisprud. Univ. moralis actionis effentiam in tribus confistere voluit; quorum unum est materiale, alterum fundamentale, tertium formale. " 1. Materiale est motus aliquis phy-" ficus potentiæ physicæ, putà locomotivæ, appetitus " sensitivi, &c. 2. Fundamentale est ratio proæretica, " qua motus ille physicus, ut à decreto voluntatis pro-" ductus intelligitur. 3. Formale confiftit in imputa-" tione,

axiomatis primarii loco in disciplinis morali- Cap. I. bus ad forum humanum spectantibus habetur, quod de illis actionibus 43 rationem posci\* queat homo, duæ ut fiant vel non fiant, penes ipsum este Seu, quod eodem recidit; quod quælibet actio, directionis humanæ capax, quam peats aliquem est fieri vel non fieri, ipsi queat imputari. Sic & contra nemo pro auctore ejus actionis haberi potest, que penes ipsum neque in se neque in sua causa fuit 44.

XVIII. Ex hisce præmissis aliquot particu- Aaio altelares formabimus propositiones, unde constet, rius alteri quod cuique imputari, seu cuius actionis eventusque auctor quisque possit haberi. Primo, c. 5. \$ 5. Actiones ab alio patratæ, ut & operationes quarumvis aliarum rerum, nec non quivis eventus, non possunt alteri imputari, nisi quatenus ille potest & tenetur istas moderari. Nihil quippe est frequentius inter homines,

43 Hic addit WEBERUs Præpositionem 'ad, sed otiosa est & tuto omitti potest. Sic Ovid. Met. I. 137.

Nec tantum segetes alimentaq, debita dives Poscebatur bumus ---

quam

<sup>&</sup>quot; tatione, seu potius in imputativitate, qua effectus " actionis voluntariæ agenti potest imputari, sive ipsum " agens effectum physice produxerit, sive per alios eum " produci fecerit. A qua quidem actionis formalitate " ipfum etiam agens moralitatis denominationem par-"ticipat, & causa moralis appellatur." L. I. Def. i. P. 2, 3.

<sup>47</sup> Eodem modo CICERO. Culpam autem nullam effe cum id, quod ab bomine non potuerit præstari, evenerit. Tufe, Disp. L. III. c. 16.

Cap. I. quam ut uni commissium sit alterius actiones dirigere. Heic igitur si actio aliqua ab altero fit patrata, circa quam iste omisit quod penes se erat; actio illa imputabitur non solum ei, qui immediate ipsam patravit, sed etiam isti. qui ex debita & possibili directione aliquid omisit 45. Habet tamen ça res sere suum modum finemque, sic ut illud possibile cum aliquo velut temperamento & moraliter sit intelligendum. Cum per quamcunque subjectionem unius sub altero, subjecti tamen libertas non extinguatur, quin alterius directioni reniti, & in diversa tendere possit; nec vitze humanæ indoles ferat, ut quis uni perpetuo velut affixus, omnes istius motus observare queat. Igitur si quis omnia fecit, quæ direc-

tronis

<sup>45</sup> Ut in exemplo magistratûs, vel parentis, vel tutoris nimia lenitate peccantis; ita ut corum, qui auctoritati subjiciuntur, corrumpantur & in nequitiam dilabantur mores. Traducitur privatorum culpa ad personam publicam, cui vel alienos mores formandi vel intellectum erudiendi cura mandatur; quoniam vel id, quod fieri non debuit, commissit, vel, quod debuit (ut sæpius sit) omisit. Et hinc liberorum facinora ad parentes, subditorum ad principes referuntur, tanquam eorum auctores; si modo iis prævenire potuerint, neq; tamen præveniebant. Qui non vetat peccare, cum possit, jubet. SENEC. Neque solum publicis personis transferri possunt aliorum actiones, verum etiam aliquo modo privatis; nimirum si vel hortatu, vel scriptis, vel pravo exemplo aliis peccandi occasionem & causam præbeant. Sed de hac materia legas omnino Johannis Burton Concionem Lat. cui titulus HELI, multo cum ingenio pariter & animo utilitatis publica studiosissimo conscriptam.

tionis sibi injunctæ natura serebat, ubi nihilominus quid ab altero patratum suit, patranti
soli imputabitur. Sic postquam in animalia
homines dominium exercent; quæ per illa
in alterius detrimentum sacta sunt, domino
imputabuntur, siquidem is ex debita custodia
& circumspectione aliquid neglexit +6. Sic
& quævis mala, quæ alteri obtingunt, imputari isti possunt, qui eorum causam & occasionem, cum posset & deberet, non subtraxit. +7 Sic cum multarum rerum naturalium

46 Vid. infra, cap. 6. § 12.

<sup>47</sup> Très sunt conditiones que necessario postulantur ad justam criminis imputationem. 1. Ut nexus set aliquis (vel effentialis vel accidentalis) actionis seve omissionis cum retrifti cujus est occasio. 2. Ut bic nexus cognoscatur & verifimilitudo detur effectum præveniri poffe. 3. Ut agenti aliquatenus obligatio incumbat ne id agat, quod effectui occasionem præbuit. Si quando omnes hæ conditiones abfint, culpa nequit imputari. E. Gr. Omnes in eo conveniunt conditiones, qui fovea effossa in via publica eam Meribus operire vel palis cingere negligit, eo fine, ut nec puerulo luce, nec cuivis noctu in eam incidere contigerit, quod ut accidere possit, facile quispiam prævidebit. Prima deficit conditio in sententia, quam tulisse Cneum Pifenem refert Seneca De ira I. 16. Prieterea in hac re revocanda est in memoriam Fabula Lupi & Agni ad eundem rivum bibentium. Secunda in eo defiderabitur conditio, qui vitam præ dolore in laqueo concludit, quod virginis quam deperfret repulsam accipit, vel de pecunia decidit quam commodare vellet. Tertia verò deficit, cum conscii non simus malum aliquod huic vel illi suboriri posse, vel si ejus conscii suimus, id ne quidem de jure nostro cedendo impedire potumus. Si Pater familias foveam in area sua effodiat, noctuq; forte in-

lium operationes promovere aut suspendere sit penes homines; quod ab hisce commodi vel damni datum sit, istis imputabitur, quanti eorundem opera vel neglectus ad id momenti attulit 48. Aliquando etiam præter ordinem imputantur alicui eventus tales, qui alias supra humanam directionem sunt, quatenus intuitu certi hominis istos divinum

terveniat aliquis, cui nihil isthic fuit negotii, & in eam incidat, pro infortunio habendum est. Caupo à vino vendendo abstinere non requiritur propterea quod sciat plures emptores ea inebriatos iri, turbasq; forte excitaturos. Vel enim nescit, quinam fint qui nimium meri fibi indulferint, vel fi sciat, nulli tamen usui inservire potest si emptores rejiciat, quoniam plures in vico tabernæ occurrunt. Quod si ebriosi, vel quos ebriosos esse suspicatur, noctu & horâ minimum tempestiva vinum postulant, criminis expers haud erit, qui iis suppeditat; sicut nec Faber armorum, qui cuipiam gladium vendit, quem ad alium occidendum adhibiturum esse probe cognoscit. Hæc est consequentia tum clara tum prexima, cui occurrendum est, quantum potuit. BARBEYRAC.

48 Sic qui incendium extinguere, vel furto obstare negligit, damnum resarcire tenetur. Qui non desendit nec obsistit, si potest, injuriæ, tam est in vitio, quam si parentes, aut amicos, aut patriam deserat; ut nos monet Cicero, De Ossic. L. I. c. vii. Huic innititur lex, que im Anglia hodie valet, ut iter facientibus interdiu, si a latronibus in via publica spolientur, ab incolis resarciatur damnum. Eandem legem valere in Heraclea tradit Aristoteles, Auscult. Mirab. & in Ægypto, Diodor. Sic. L. I. c. lxxvii. Ejusmodi quoque legem in Gallia latam esse A. D. 1713. memorat Treverus; ut eo vigilantiores redderentur pagorum incolæ ad latrocinis impedienda.

Numen

Numen peculiariter procuravit 49. Extra hosce Cap. I. & similes casus sufficit, si de propriis actionibus rationem quis possit reddere.

XIX. Secundo, Quæcunque in quolibet An, cujus bomine funt vel non sunt, quæ penes ipsum non causa penes fuit ut adessent vel non adessent; non possunt ipsi non est?

imputari, nisi quatenus per industriam natu- c. 5. \$ 74 ralem defectum non supplevit, aut nativas vires non adjuvit. Sic cum perspicaciam ingenii, viresque corporis nemo sibi præstare possit; nemini quoque eo nomine imputari quid poterit, nisi quantum culturam adhibuit, aut adhibere neglexit. Sic non ruftico, fed urbabano atque aulico, horridi mores vitio vertuntur. Unde & valde absurdæ sunt judicandæ exprobrationes ejusmodi qualitatum quarum causa penes nos non fuit; v. g. brevis staturæ, formæ parum felicis, & similium.

XX. Tertio, Quæ per ignorantiam invin-An, quæ cibilem patrantur, imputari non possunt. Quia ex invinneque dirigere actionem possumus, ubi intel-cibili ignorantia lectus lumen non prælucet: Et præsupponitur, patitur? tale lumen sibi hominem non potuisse compa- c. 5. § 10. rare, neque quo minus posset, in culpa fuisse. Quin & in vita communi 72 posse mo-

raliter

<sup>49</sup> Sicut, cum publicæ calamitates propter peccats. principis vel populi civitati infliguntur. Ad hunc locum monet BARBEYRACCIUS, ad eventus extraordinarios nobis non esse temerè recurrendum, nisi à revelatione patet eos esse extraordinarios. Idem quoque hic loca S. Literarum indicat, in quibus exempla hujusmodi occurrunt; viz. Gen. XVIII. 32. XIX, 21. 2 Sam XXIV. 13, 17. 1 Reg. XVII. 1. XVIII. 42. Jacob. V. 17, 18,

Cap. I. raliter accipitur pro illa facultate, folertia & circumspectione, quæ vulgo sufficere judicatur, & quæ probabilibus rationibus fubnixa fuit.

Au, quia ex ignorantia legis 🗗 officii?

XXI. Quarto, Ignorantia, ut & error, circa leges & officium cuique injunttum, ab imputatione non liberat. Nam qui leges & officium alicui injungit, efficere solet & debet, ut in notitiam subjecti illæ perveniant. Et ad subjecti captum leges ac regulæ officii attemperari folent & debent; circa quas cognoscendas & retinendas quemlibet solicitum esse oportet. Unde qui est causa ignorantiæ, respondere etiam tenebitur de iis actionibus, quæ ex illa ignorantia promanant.

An, cujus exequendæ cafio?

XXII. Quinto, Cui occasio agendi citra defuit oc fuam culpam deest, illi non imputatur, quod non egerit. Videtur autem occasio quatuor hæcce complecti; ut objectum actionis sit in promptu 50, ut adfit commodus locus, ubi non possimus ab aliis impediri, aut malo aliquo multari 51, ut adfit opportunum tempus, quo non sint obeunda negotia magis necessaria, quodque item aliis, qui ad actionem concurrunt, fit opportunum 52; ut denique na-

<sup>50</sup> Quasi dixerit materiam agendi adesse oportere, finemque in quem agendum est. Huc enim omnia, que adducit auctor, referuntur Exempla. BARBEYRAC.

<sup>51</sup> Addere oportuit restrictionis causa; saltem si alias se periculo objicere non devinciatur. Sic militem pro deridiculo haberemus, qui ad stationem se reserre jussus præ timore mandato non pareret.

<sup>52</sup> Sic magistratus concilio, cujus pars est, adesse nequit, si eum ad se accersat Princeps. BARBEYRAC. turales

turales vires suppetant 53. Citra isthaec enim Cap. I. cum actio fieri nequeat, etiam absurdum suerit, si alicui imputetur, ad quod agendum occasio defuit. Sic medicus segnitize non potest argui, si nemo ægrotet. Sic liberalis esse non conceditur, qui ipse indiget. Sic talentum sum defodisse argui nequit, cui rite ambienti statio denegata fuit. Et cui multum datum fuit, ab eo multum repetetur 54. Sic non possumus simul sorbere & slare 55.

XXIII. Sexto, Non potest quoque alicui Au, qua imputari, quod non præstiterit ea, quæ vires vires aipsius excedunt, neque per eas probiberi aut ef-cedit? fici possunt. Inde vulgo impossibilium nulla esse obligatio dicitur. Addendum tamen, c. 5. 5. 8. modo quis sua culpa vires præstandi non detriverit, aut perdiderit. Hic enim eodem

Simul flare sorbereque band facile Eft: ego bic effe & illic fimul non potui.

medo

<sup>53</sup> Si cohortes, verbi gratia, quibus vel ad prælium committendum vel ad obsidionem suscipiendam opus est Duci, ei se adjungere non sint paratse; hic non adest agendi materia, ideoque ad primam referri debet conditionem. Ut medo brevissimo maximeque concinno quatuor has conditiones proponantur, dicendum eft, me judice, hominem omissionis rationi reddendæ obnoxium esse, 1. Cum modi adsint necessarii, qui ad agendum requiruntur. 2. Cum istis uti possumus, nec officium magis necessarium violantes, nec occasionem magno alicui malo nosmetipsos objiciendi præbentes. Sic regulæ hujus paragraphi & sequentis ad unam redu-CUBIUT. BARBEYRAC.

<sup>54</sup> Ex Luc. xii. 48.

<sup>55</sup> Ex Plauti Moftel. Act. iii. c. 2. v. 405.

Cap. I.

modo tractari potest, atque si vires adhuc obtineret <sup>56</sup>: cum alias facilis esset via quamvis obligationem paulo laboriosiorem eludendi, ultro corruptis præstandi viribus <sup>57</sup>.

An, qua quis coacte patitur aut
agit?
C. 5. § 9.

XXIV. Septimo, Imputari quoque non possunt, quæ quis coalte patitur, aut agit. Talia enim amoliri aut defugere supra ipsius vires positum intelligitur. Cogi autem dicimur duplici modo: uno, quando alius valentior per violentiam nostra membra ad aliquid agendum aut patiendum adplicat: altero, si potentior grave aliquod malum cominus intentet, (idque statim repræsentandi facultatem habeat) nisi ultro nos ad aliquid faciendum moveamus, aut a faciendo abstineamus. Tunc enim, nisi expresse obligemur id quod alteri est inferendum, nostro malo redimere;

57 Hic addit WEBERUS; nist quis infirmitatis sue conscius se negotio temere immiscuerit.

<sup>56</sup> Non vult auctor legislatorem id exigere posse, quod plane impossibile est, dum maneat impossibilitas; cos vero, qui se impotentes reddiderunt, zquè puniri posse, ac qui, cum sint agendo, recusent. Exemplum adferre licet eorum, qui inter veteres Romanos vel fibi vel filiis pollices absciderunt, ut bellis obeundis impares essent. Fieri etiam potest nos rationem rei impossibilis reddendo obnoxias esse, licet per nos non steterit ejus impossibilitas; scilicet cum negotio alicui nos immisceamus, quod sciamus, vel scire facilè potuimus vires nostras exsuperare. Sic si equitandi disciplinæ rudis alacriter equum ferocem, quem cohibere nequit, conscendat, & damnum alteri inferat, id proculdubio refarcire tenetur. Sic etiam cum mulione agitur, qui mulos alendo quæstum facit, quamvis eos regere nesciat; quo modo hunc casum dijudicavit Jus Romanum. L. 8. §. 1. Dig. ad Leg. Aquil.

is qui eam nobis necessitatem adfert, pro au-Cap. 1. Ctore facinoris habebitur; nobis autem non magis factum istud imputari poterit, quam gladio aut securi cædes 5 8.

XXV. Octavo, Eorum, qui rationis usu de- An, qua Quia rationis usu destitustituuntur, aetiones non imputantur. quid agatur, liquido dignoscere, & ad nor-untur? mam comparare nequeunt. Et huc spectant actiones infantum, antequam usus rationis c. v. § 10. paulo distinctius sese incipit exserere. Quod enim isti propter quasdam actiones increpantur aut verberantur, id non ideo fit, quasi in foro humano pœnam proprie dictam meriti fint; sed per modum nudæ emendationis, & disciplinæ, ne per talia molestiam aliis facesfant, aut ne pravam adfuetudinem contrahant. Sic & furioforum, mente motorum, & delirorum actiones pro humanis non habentur, quibus equidem citra suam culpam iste morbus provenit.

XXVI.

<sup>58</sup> Auctor, ut mihi videtur, hujusce coactionis esfectum ulterius quam par est extendit. Non est diffitendum eam in foro humano culpam minuere; sed in
foro divino non penitus excusat. Exemplum gladi;
vel securis nihil hic ponderis secum sert; etenim qui
non alio adigitur modo quam magnum aliquod malum
interminando, sine vi aliqua physica & irresistibili, ille
profecto sciens volens agit, & actioni quam patrat
quodammodo assentitur. Præterea, humanas vires non
prorsus exsuperat, ut mortem subire statuamus quam
evitare possimus; id quod ipse agnoscit auctor in majori opere. L. 3. c. 7. §. 5. Fuerunt, qui in rebus
levioribus hanc fortitudinem demonstrarunt. Possem

Cap. I. XXVI. Nono, denique imputari un poffunt, quæ quis in somnis agere sibi videtur; niAn, quæ
in somnis si quatenus talibus interdiu cogitandis cum delecagere vitatione immoratus, eorum imagines animo alte
impressit 5°; etsi & hæc rarissime in toro humano attendantur. Alias enim phantasia in
somno est veluti cymba sine rectore sluitans,
sic ut penes hominem non sit præstare, qualia
visa isthæc essingat.

Actio agenti principali &
instrumentali qui
imputetur?

Actio a. XXVII. CIRCA imputationem autem actiogenti prin- num alterius, paulo distinctius observandum,

> equidem oftendere principia auctoris neque fundamento fatis firmo niti neque fibi conftare: Hoc autem non hujus est loci. Unicum folummodo possum exemplum, quo superiori prava jubenti obtemperare licet, ut malum minitatum evitemus: Nimirutn cum is, ad quem illicita actio spectat, nomet ipsius gratia infortunia subire nolit, quibus madabimer fi nos immorigeros præstemus: Et in hoc quidem exemplo advertendum est in animo rem ejusmodi esse oportere, ut malo quo mactandus est, assentiri liceat, vel jus quod violatur, istud esse, de quo cedere fas fit. Siquis enim mihi ipsum interimendi licentiam concedat, nequeo tamen licitò me alterius furoris talem ministrum præbere, ut minis ejus perterritus innocentis vitam adimere adducar. BARBERYAC.

59 Ut in exemplo Byblidis apud Ovid. Met. ix. 467.

quod aliquando quidem contingat, ut actio Cap. I. ei, qui immediate eam patravit, plane non imputetur, sed alteri, qui hoc tantum velut c. v. § 14. instrumento usus est 50. Sed frequentius est, ut & ei, qui actionem patravit, & alteri, qui ad eandem agendo quid vel omittendo concurrit, illa fimul imputetur. Id quod fit triplici potissimum modo; vel ut alter principalis causa actionis, patrator minus principalis habeatur; vel ut uterque pari velut passu. ambulet; vel ut alter minus principalis, patrator principalis causa sit 61. Ad primam classem pertinent, qui alterum auctoritate sua

Justio, confilium, consensus, palpo, recursus, . Participans, mutus, non obstans, non manifestans.

<sup>60</sup> Plurimi sunt modi, quibus aliquid conferre possumus ad alienas actiones. Hos sic recenset GROTIUS: " Qui factum vitiesum jubent, qui consensum requisi-" tum adhibent, qui adjuvant, qui receptum præstant, " aliove modo in ipso crimine participant, qui consi-" lium dant, laudant, affentantur, qui cum ex jure " propriè dicto teneantur vetare, non vetant, aut cum " teneantur ex fimili jure opem ferre injuriam patienti, " non ferunt, qui non dissuadent, cum dissuadere de-" beant, qui factum reticent quod notum facere ex " jue aliquo tenebantur; hi omnes punifi possunt si " in ipsis talis sit malitia, que ad meritum poene suffi-" ciat." De Jure B. & P. 1. 2. c. 21. 5. 1. Conf. eundem. c. 17. §. 6-9. Horum præcipuos memoriæ gratia duodus versiculis sic complectitur Thomas Aquin. 2da 2dæ quæft. 62. Art 7.

<sup>61</sup> De concursu ad alienum crimen accuratius distinxit BARBEYRACCIUS, & harum trium causarum, (quas Principalem, collateralem, & subalternam nominat) L 2

Cap. 2.

ad quid permoverunt; qui consensum requisitum adhibuerunt, citra quem alter agere non poterat; qui poterant & debebant prohibere, & non secerunt. Ad secundam classem pertinent, qui mandant, aut ad facinus patrandum conducunt; qui adjuvant; qui receptum & desensionem præstant; qui cum opem serre injuriam patienti possent & deberent, non secerunt. Ad tertiam classem referuntur, qui consilium speciale dant 62; qui laudant & assentantur ante patratum facinus; qui exemplo suo ad peccandum accendunt, & similes.

definitiones aptè supplevit. 1. Causa Principalis ad alienam actionem eo modo concurrit, ut, istà semotà, admissa non fuisset. 2. Collateralis, quantum potuit, concurrit, sed non adeo efficaciter, quin, eà semotà, admissa suisset. 3. Subalterna vel (ut vulgo dicitur) Accessoria aliquo modo sed minus efficaci sactum promovet; ut hortatu, consilio, exemplo, vel non adhibendo, quæ potuit & debuit, remedia. Hisce regulis applicatis, quævis causa ad suam classem, nullo negotio refertur.

62 Nonnunquam qui consilium adhibet, causa est collateralis, vel etiam principalis; ut Judæi, qui de Christo crucifigendo Pilatum hortabantur. Qui verò delictis jam commissis (ut notat Otto ad h. l.) lætantur aut ea ratihabent, nisi lucrum ex iis quærant, nil præter pravam voluntatem suam luere debent. Nimium ergo causæ suæ inservit Cicero. Philip. ii. 12. Quid interest inter suassorem facti & probatorem? aut quid resert, utrum voluerim sieri, an gaudeaus factum?

## CAP. II.

DE NORMA ACTIONUM HUMANARUM; Seu, DE LEGE IN GENERE.

UIA actiones humanæ à voluntate Actiones dependent, voluntates autem singulorum non semper sibi similes, & digent. diversorum in diversa fere tendere solent; igitur ad ordinem & decorem in genere humano constituendum necessarium suit normam aliquam existere, ad quam istæ componerentur. Alias enim si in tanta voluntaris libertate, tantaque inclinationum & studiorum diversitate, quisque citra reflexionem ad certam normam ageret, quod ipsi in mentem veniret; non poterat non maxima confusio in genere humano existere ..

L 3

II.

<sup>1</sup> Homines ejusmodi naturam sortitos esse quæ ad legem componi possit, facilè intelligitur ex dictis in Cap. superiore. Pari evidentia patebit eos ita comparatos esse, ut sine legibus & morum regulis ne vivere quidem possint, nedum felices esse; quod prolixiùs demonstravit noster ex variis argumentis; ex hominumdignitate, pravitate, ingeniorum varietate, imbecillitate ac naturali incultu. Conf. Pur. de Jure Nat. & Gent. L. II. c. i. Buddet Philof. Pract. P. II. c. iii.

Cap. 2. Il

Lege scilicet, que
describitur nat.
Obligatio, Il
ex lege
oriunda,
quid?

II. NORMA 2 illa vocatur LEX 3, quæ est decretum, quo superior sibi subjettum obligat 4 ut ad istius præscriptum attiones suas componat.

III. HÆc definitio ut eo melius intelligatur, evolvendum est, quid sit obligatio; unde

2 Sunt qui normam actionum à lege distingui volunt, idq; ut opinor haud ineptè: ut illa sit regula morum. id, quod in se & omni seposito præcepto rectum & prayum est, indicans; hæc vero superioris decretum. ad id quod rectum est, obligans vi præmiorum & pcenarum. Vult noster nihil vel rectum vel pravum esse posse, quod ipsi legi antecedit, ideoq; Grosianam legis definitionem improbat, ut sit regula actuum moralium obligans ad id quod RECTUM eft. Mihi videtur normam moralem dari posse, quæ recti & obliqui index est, neque tamen perpetuo obligat: unde legis aut juris nomine venire non queat, quippe lex obligationem necessario secum ferat. Idea legis minus generalis est, quam normæ; dari potest norma, quæ non est lex, sed non vice versa. Conf. Pupend. de Jure Nat. & Gent. L. I. c. vi. J. 4. GROT. de Jure B. & P. L. I. c. i. §. 9.

3 Varios hujusce vocis sensus accurate distinguit

HOOKER. Ecclef. Polit. L. I. c. 3, 16.

4 Auctores in diversas opiniones distrahuntur de natura legis, quatenus obligat vel permittit. Barberraccius huic auctoris desinitioni addit, quod libertatem pro lubitu agendi vel non agendi permittat. Vult nimirum cum Titio Ideam legis permittentis complecti. Nostri partes in hac re tuetur Traverus, quoniam lex permittens ne quidem lex proprie dicenda est, & permissio non tam actio legis est quam non-uctio. Et recte quidem, me judice. Simister Grotius contendit Permissionem proprie non esse actionem legis sed actionis negationem, nist quatenus alium ab ev cui permittitur obligat, ne impedimentum ponat. Ubi supra.

ea oriatur; quis obligationem recipere; & Cap. 2. quis eandem alteri injungere queat. Vulgo igitur Obligationem injungere queat. Vulgo igitur Obligationem alteri injungere queat. Vulgo igitur Obligationem dicitur vinculum juris, quo necessitate sadstringimur alicujus rei prastanda. Scilicet injicitur per eam quasi frænum aliquod nostræ libertati, ut, quanquam de factorsoluntas in diversum tendere queat, intrinseco tamen per eandem velut sensu imbutam se deprehendat, ut, ni præscriptæ normæ consormis sit actio edita, non recte se egisse cogatur agnoscere s. Adeoque si quid mali

co

<sup>5</sup> Necessitas est vel Physica, vel Moralis: illa à vi externà oritur, quæ libertatem agendi destruit; hæc verò à causa morali, quæ voluntatem (salvâ libertate) slectit & impellit. De hac sola necessitate versantur rei morales: & cùm manisestò pateat bonum & malum (i. e. spem voluptatis, & metum doloris) sola esse incitamenta, quæ voluntatem movere aut inclinare possant; ideo sit hæc sola obligare posse, & "actionem "agenti rationali tum necessariam esse intelligi, cum "certum est eam contineri in causis necessario requim stis ad felicitatem illam, quam naturaliter adeoq; "necessario expetit." Cumberland. de leg. Nat. C. v. § 27. p. 240. Ed. 410.

<sup>6</sup> Attamen non existimandum est persectam obligationem exinde oriundam este. Datur voluptas quædam, qua persunditur mens sibi conscia recti; & e contra dolor pravæ conscientiæ perpetuus comes. Quid autem ? Ideone voluptas & dolor conscientiæ comites realem actionum rectitudinem & pravitatem indicant? Vel hot supposito, possunten hæc sola ad hoc vel illo modo agendum movere & determinare contra validiora incitamenta ad diversas prorsus actiones trahentia? Nihil minus. Itaque in obligatione persectà & propriè dictà requirimus prospectum honi vel mali, quod exinde sit eventurum.

L. I.

Cap. 2. eo nomine homini eveniat, non immerito id fibi accidere judicet: cum normam, prout par erat, sequenti, istud evitasse licuerit.

Homo sua natura est obligatioc. vi. § 9.

IV. Quod autem homo aptus sit ad recipiendam obligationem, duplex causa est; una nis capax. quidem, quia is voluntatem habet, quæ sese in diversas partes flectere, adeoque & ad normam componere potest; altera, quia homo a potestate superioris non est immunis 7. Nam ubi alicujus agentis vires per naturam ad uniformem agendi modum funt alligatæ, ibi libera actio frustra expectatur: istique incasfum præscribitur aliqua norma, qui eam neque intelligere, neque ad eandem sese componere potest. Si quis autem non agnoscat superiorem, eo ipío nemo existit, qui necessitatem eidem jure queat injicere s. Et si maximè is in agendo certam rationem observat. & a quibusdam actionibus constanter abstineat, d tamen non ex obligatione aliqua, sed ex proprio beneplacito facere intelligitur 9. Sequitur

<sup>7</sup> Hæc est ratio vera & proxima, altera verò non tam causa quam conditio necessaria; sieut manifesto patet ex eo quod in Deum, licet infinita Intelligentia & libertate præditus sit, cadere non possit obligatio. BAR-BEYRAC.

<sup>8&#</sup>x27; Hinc vocibus abutuntur, qui abstractas rerum relationes in se & simpliciter consideratas hominibus vinculum juris imponere, & moralem obligationem inducere contendunt, seposito superioris mandato.

<sup>9</sup> Hinc patet nec hominem individuum, nec statum civilem (qui propriè est una persona moralis) sese posse obligare. Conf. Pur. de Jure Nat. & Gent. L. I. c. vi. § 7.

Sequitur ergo, ut ille obligationis sit capax, Cap. 2. qui & superiorem habet, & normam præscriptam potest cognoscere, & voluntatem habet in diversa flexilem; quæ tamen ubi norma per superiorem suerit præscripta, sentiat se ab ipsa non recte discedere. Quali natura hominem præditum adparet.

V. Introducitur obligatio in animum hominis Obligatio proprie a superiore, i. e. tali, cui non solum emnis invires sunt malum aliquod repræsentandi con- à superitranitentibus; sed & cui justa sunt causa, ore. quare postulare queat ex suo arbitrio volun- c.vi. § 12. tatis nostræ libertatem circumscribi. Talia enim ubi in aliquo fuerunt, postquam quid velit fignificavit, necessium est in animo hominis oriri metum reverentia temperatum: illum quidem ex potentia; hanc autem ex consideratione causarum, quæ etiam remoto metu allicere aliquem debebant ad iftius voluntatem amplectendum. Qui enim nullam rationem allegare novit, quare mihi invito obligationem velit impingere, præter folas vires; is terrere quidem me potest, ut effugiendo majore malo ipsi tantisper parere sa-

Patet etiam Deum non posse obligari, vel legibus subjici, quippe ens supremum. Neque tamen ad arbitrium vel ex accidenti & fine qualibet norma actiones suas dirigere intelligitur, sed ad suarum persectionum normam actiones componere. Sua fibi lex est, (ut ita dicam) & quod ens est natura persectiffimum, ideo quodcunque agit vel eligit, non potest non esse optimum. Itaq; nugas agunt vel quiddam pejus, qui Deum, ens primum & summum, virtutis & obligationis capacem esse docent.

tius

Cap. 2. tius ducam; sed eo metu remoto, nihil amplius obstat, quo minus meo potius, quam illius arbitrio agam 10. Contra qui rationes quidem habet, quare ego ipsi parere debeam; a viribus tamen malum aliquod mihi imponendi destituitur, ejus jussa impune a me possunt negligi, ni potentior aliquis hujus

10 E contra asserit Hobbesius jus Deo regnandi & paniendi cos, qui leges suas violant, effe à sola potentia irrefistibili. De Cive. c. xv. § 5. Sed facile patet quam iniquum sit & male constitutum in potentia sola împerii fundamentum. 1. Aliud est cogere, aliud obligare. Potestati cogenti refistere licet, obliganti non item. 2. Utut irrefistibilis sit imperantis potestas, nulla ratio ad obediendum movere potest, nisi conjungantur justitia, sapientia, & bonitas : quippe iis sepositis, vel præmia ob obedientiam, vel pænas ob inobedientiam nullus erit expectandi locus. L. I. c. vi. § 10. Sunt &, qui jus imperandi ducunt ab excellentiori entis natura: ficut τὸ ήγενομικὸν in hominum mentibus seperiorem locum occupat, adeog; cæteris facultatibus imperare debet; eodem modo Deus in homines, homo in bruta jure imperii utitur. At vero nec potestas, nec sapientia, nec alia quævis persectio per se considerata jus imperii in alterum tradit. Huc pertinent verba CICERONIS contra Epicureos allata; Sin Dii neg; possunt nos juvare neq; volunt, nec omnino curant, nec quid agamus animadvertunt, nec eft, quod ab bis ad bominum witam permanari possit, quid est, quod ullos Diis immortalibus cultus, honores, aut preces adbibeamus? De Nat. Deor. ii. 25. Neque ex hoc fonte homines in bruta jus derivare possunt, sed ex speciali Creatoris designatione: Restat igitur, ut sola justi imperii fundamenta fint, 1. Absoluta dependentia subjecti ab imperante, que divini imperii est fundamentum. 2. Voluntaria subjectio, quæ humani. Ibid. § 11.

auctori-

auctoritatem proculcatam adfertum eat. Rationes autem, quare quis recte postulare queat, ut ab altero sibi obtemperetur, sunt; si ab isto in hunc insignia quædam bona sint prosecta; si constiterit, istum & bene huic velle, & rectius, quam ipse valet, eidem prospicere posse; simulque si actu iste hujus directionem sibi vindicet; & denique si quis ultro alteri sese subjecerit, & in ipsius directionem consenserit.

VI. CÆTERUM ut lex vim suam in animis Requirit corum, quibus fertur, exferere possit, requi-notitiam

" Istæ quidem rationes fortiorem & arctiorem red- Legislatodere possunt obligationem; sed alibi quærenda sunt ris. fundamenta, quibus jus necessitatem moralem impo-c. vi. § 13. nendi innititur. Id vero ex eo deducitur, quod homines a Deo pendent, quippe qui in eo existant, vivant, moveantur. Artifex jus habet suum opus, prout vult, tractandi, licet formam folam huic tribuat. Ponatur statuarium propria virtute statuas animare posse, iilq; verum esse intelligentiæ auctorem; hoc ipsum justa esset causa, quare marmor vel aurum sabro, cujus manibus formatum & intellectu donatum fuisset, obtemperaret. Haic non aliena effet res Parentum, fi in liberis procreandis non cæca essent instrumenta & cansæ materiales; sed cum res ita se habeat, eorum potestas ex alio fonte derivatur. Deus & materize & formæ, ex quibus conflamur, nobis est auctor; tum corpora tum animas nostras creavit iisq; facultates, quibus fruuntur, indidit. Eas igitur quibusibet limitibus circumscribere licet, nec non & ab hominibus postulare, ut iis ex præscripto suo utantur. Porro nil prohibet, quin jus illud, quod cuivis in me

sit, cum altero communicare possit: Sic Deus auctoritatem quandam cum hominibus participat, vel directè ut cum inter Judæos, durante Theocratia, Magistratus constituit, vel indirecte, id est, per consequens

ab eo, quod se velle testatur. BARBEYRAC.

ritur ·

Cap. 2.

ritur Cognitio tum Legislatoris, tum ipsius Legis. Nemo enim obedientiam præstare valebit, si neque cui parere debeat, neque ad quid teneatur noverit 12. Et Legislatoris quidem cognitio est facillima. Legum quippe naturalium eundem esse auctorem, qui Universi, ex lumine rationis constat. Nec civis ignorare potest, quis in ipsum imperium obtineat. Leges porro naturales quomodo innotescant, paulo post exponetur 13. Civiles autem leges per promulgationem publice & perspicue factam in subjectorum notitiam perveniunt 14. In qua de duobus constare debet; tum quod lex eum habeat auctorem, penes quem summum in civitate est imperium; tum quæ sit legis sententia. Prius cognoscitur, si vel ipse legem su voce promulget, vel autographo consignet; vel si id siat per ipsius delegatos. Quorum auctoritas srustra in dubium vocatur, si constet, hoc cum munere, quod in civitate gerunt, esse conjunctum, & ipsos regulariter ad idem adhiberi: Si istæ leges in usum judiciorum deducantur; si nihil contineant, quod summo imperio de-

13 Vid. infra, c. iii. § 12.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ille vero minimè excusari potest, cui suppetat facultas legem ejusq; latorem cognoscendi. BARBEYRAC.

<sup>14</sup> Ad promulgationem requiritur; 1. Ut sit solennis, partim ut siat publica auctoritate; partim ut siat cæremoniis publicis. 2. Ut sit clara & distincta, vel ratione idiomatis & characteris, vel ratione modi promulgationis.

3. Ut sit sufficiens, & ad cunctorum notitiam pertingere possit. Trever.

roget. Ut autem sententia legis recte per- Cap. 2. cipiatur, promulgantibus incumbit, quanta fieri potest, perspicuitate uti. Si quid in legibus obscurum occurrat, ejus declaratio petenda abs legislatore, aut illis, qui ad jus secundum leges dicendum publice funt constituti.

VII. Cujuslibet legis perfette 's, due Legis pappartes sunt: una, per quam definitur quid sit praceptum faciendum, quidve omittendum: altera, per & commiquam indicatur, quodnam malum fit pro- natio. positum ei, qui præceptum intermittit, & in- c.vi. § 142 terdictum facit 16. Nam uti propter pravitatem ingenii humani, in vetita tendere amantis, supervacuum est dicere, boc fac, si non facientem nil mali sit mansurum; ita absurdum est dicere panas dabis, ni causa, quæ pænam mereatur, præcesserit. Sic igitur omnis vis legis confistit in fignificando eo, quid superior a nobis fieri velit, vel non velit, & quæ pœna violatoribus legis fit constituta 17. Vis

<sup>3</sup> Sunt enim leges quædam imperfede, nempe que aliquod simpliciter vetant, neque pœnas violatoribus minantur; quas si stricte loquamur, rectius consilia quam leges vocabimus. Hujusmodi exemplum habemus in lege Valeriana apud LIV. x. 9. de quo fic testatur Gruterus ad loc. "Si quis adversus ea fecisset, " nihil ultra quam improbe factum adjecit, id (qui tum " pador hominum erat) visum, credo, vinculum fatis, " validum legis: nunc vix fervo ita minetur quif-

<sup>16</sup> Hæe vocatur pars legis vindicativa; illa definitiva. Leges vel præmiis vel pænis fanciri poslunt, quoniam vel spes boni vel suga mali voluntatem slectere

Cap. 2, autem obligandi, i. e. intrinsecam necessitatem adferendi, & vis cogendi, seu per pœnas ad observationem legum adigendi, proprie est in legislatore, & cui 18 legum custodia, atque executio est commissa.

Materia legis esse debet poffitilis.

VIII. ILLUD quod per leges alicui injungitur, debet non folum intra vires effe illius, cui leges feruntur, sed & utilitatem aliquam afferre sive illi ipsi, sive aliis 19. Nam uti sub comminatione pœnæ aliquid exigere velle ab aliquo, quod est & semper suit supra ipsius vires positum, absurdum & crudele fuerit, ita supervacuum est naturalem voluntatis libertaem constringere, si nulla in quenquam utilitas inde proveniat. 20

18 Pro cui legit WEBERUS in iis quibus.

19 Non necesse est, ut lex fingulis profit, quod sepe fieri non potest. Liv. xxxiv. 3. Nulla lex satis commeda omnibus est : id modo quæritur, si majori parti & in summam prodest. Alteram etiam legum conditionem addere oportet, scil. ut sint justæ, id est, ut nihil in se contineant superiori alicui legi contrarium; aliter non obligant.

20 Si ex hoc loco objiciat aliquis contra Dei leges positavas, responsum est, eas omnes quiddam in se continere subjectis utile. Deus nihil facit frustra. Quod si rațio legis nobis non pateat, attamen obtemperandum est, si modo de ejus auctoritate satis constet : quoniam non ratio legis, sed auctoritas legislatoris obedientiæ causa esse debet.

IX.

valet. Sed pœnarum sanctio est de essentia legis, præmiorum non item; neque hæc inter legis characteres & obligationis indicia numerari solent. Ratio est, quia dolor magis acriter pungit, & voluntatem pro-Pensiùs movet, quam voluptas. Vid. nos supra, ad cap. i. 14.

IX. QUANQUAM autem regulariter lex Cap. 2. omnes legislatoris subditos complectatur, in quos materia legis quadfat, & quos legislatoris fubritor ab initio exemtos non voluit; interdum quis postamen contingit, ut ab obligatione legis aliquis sit? qua peculiariter solvatur. Id quod dispensare vocantela? cant ". Uti tamen dispensare ille tantum potess.

as Aliud est legem tollere; aliud vinculum ejus circa personam aut factum singulare (manente de cætero lege) adimere ; hoc vero est dispensare. Quod si legislatori potestas competat leges abrogandi & penitus tollendi (quod apud omnes in confesso est) proculdubio & à fortiori earum vinculum pro tempore potest solvere. Quidnam vero de legibus divinis existimandum est? Hic diftingui folet à BARBEYRACCIO aliifq; inter leges naturales & positivas, & affirmari bas dispensationem admittere posse, illas vero non item. Quid autem? Nonne cum Deo aliifq; legistatoribus commune est, ut ab obligatione & pæna legis aliquem liberent, pro re nata? Proculdubio cascus est qui non hoc non videt. Exinde autem fit quoidam in arrorem de hac re lapios fuife quod legem moralem voluntati divinæ antecedentem & prorfus independentem supponunt, camque à priori, i. e. ab æterna & immutabili rerum relatione derivent. Non hujus est loci hanc opinionem ad examen revocare, quod alibi ex instituto feci. Vid. Trastat. de Morali Obligatione. Hoc solum statuere liceat, Deum, quatenus omnium creatorem & dominum, non posse non legis moralis, cui subjiciuntur creature, conditarem haberi; quæ quidem lex infinitæ sapientiæ & bonitati congrua erit, utpote quæ auctorem habeat omnibus perfectionibus præditum. Si materiam ejus spectes, varia est & mutabilis pro datis circumstantiis: si vero finem, ideo immutabilis est quoniam Deus mutan nequit, ideo indispensabilis, quoniam ens persectisfmum nequit id velle, quod non est optimum. Parentem,

Cap. 2. test, cui legem ferendi & abrogandi potestas competit; ita cavendum, ne promiscua, & citra gravissimas causas facta dispensatione, auctoritas legum convellatur, & invidiæ atque indignationi inter subjectos ansa præbeatur 22.

X. A dispensatione tamen multum differt Æquitas, quæ est correctio ejus, in quo lex deficit ob universalitatem 23; seu dextra legis interpretatio, qua ex naturali ratione ostendi-

tur.

tem, ut immolaret filium, jubere potest, quippe vitæ solus est auctor & dominus; ipsum vero actionis sinem mutare, sive velle ut quispiam sit animo crudelis, perfectio ipfius naturæ prohibet. Porro, fi materiam legis moralis cum positiva comparamus ea mente, ut quenam fit præferenda judicemus; procul omni dubio pofitiva morali in genere cedat, oportet; etsi non est diffitendum Regulam hanc generalem exceptionibus subjici posse. Si stricte loquamur, nulla Dei mandata (sint positiva an naturalia) dispensationem ab hominibus admittere possunt: sed cum duo simul obligare videntur, & utrisq: obtemperandi non datur facultas, id cedat oportet, quod minus necessarium videtur; de qua necessitate ex variis circumstantils collatis judicandum est. Generales quadam regulæ afferri possunt, quæ huic rei dijudicandæ inserviant; qualis est ista Ciceronis de Inv. 2. mum leges oportet contendere considerando, utra lex 44 ad majores, hoc est, ad utiliores, ad honestiores ac " magis necessarias res pertineat : ex quo conficitur, ut " fi leges duz aut si plures aut quotquot erunt, confer-" vari non possint, quia discrepent inter se, ea maxime " conservanda putetur, quæ ad maximas res pertinere " videatur." Vid. infra caput ultimum hujus libri.

22 Causæ dispensationis à GROTIO allatæ sunt duz, intrinsecæ aut extrinsecæ; i. e, Implicitæ ipsi negotio, tur, tasum aliquem peculiarem sub lege universali non comprehendi, eo quod alias absurdi quid inde foret secuturum. Nam quia ob insinitam varietatem omnes casus neque prævideri, neque exprimi possunt; ideo judices, quorum est generalia legum decreta ad speciales casus adplicare, debent a lege excipere ejusmodi casus, quos excepturus suerat ipse legislator, si præsens adesset, aut tales casus prævidisset, 24.

XÌ.

aut exterius accedentes. 1. Intrinseca, cum si non injusta, dura tamen est poena ad sactum comparata. 2. Extrinseca ex merito aliquo aut alia re commendante; aut etiam spe magna in posterum. De Jure B. & P. L. II. c. xx. § 25, 26.

\*\* Dispensatio legem vel legis partem pro tempore ab. 
rogat; aquitas ejus rigorem minuit, & mentem legislatoris magis quam literam legis respicit. "Aliud est (in"quit Grottus) legem aut probabili aut urgence causa
"tollere, aliud declarate factum ab initio mente legis "
non fuisse comprehensum," Ubi supra. Vid.
VANDER MUYLEN in loc. Suppe verisamum est tri-, 
tum illud dogma; summum jus, samma injuria; in

gruat

Cap. I. Attio per ta, boza, mala.

12 \$ 21.

**§** 1, 6.

XI. Porro a relatione & congruentia ad normam moralem, actiones humanæ certas fortiuntur qualitates, & denominationes, Er legem lici- istae quidem actiones, de quibus in neutram partem quid disponit lex, vocantur Licitæ five Permissa. Etfi quandoque in vita civili, ubi non omnia ad vivum posiunt resecari, illa etiam licita dicantur, in que poena fori humani non est constituta, etsi in se honestati naturali repugnent 25. Quæ porro actiones cum lege congruunt, Bonæ; quæ discrepant, Malæ L. ii. c. 7. vocantur. Sed ut aliqua actio bona fit, necessium est, ut ex omni parte cum lege con-

> quo casu zqui est judicis legem corrigere, non tollendo ejus obligationem, sed declarando eam in hos casu non obligare; & non regulam sed ejus qui regulam dediffet mentem & propositum sequi. De hac re legas emnino GROTII Tradatum de Aquitate ad calcem. zdi Vol. de Jure B & P. Edit. BARBRYR.

> ss " Permifio que lege fit aut plena est, que jus dat of ad aliquid omnino licitè agendum ; aut minor plens. or que tantum impunitatem dat apud homines, & jus es ne quis alius impedire licitè possit." Jure B & P. L. I. c. ii § 17. Proculdubio longe a veritate abest Dogma Hobbesianum, leges humanas effe adæquatum moralium actionum criterion. Veriffimum eft effatum SENECE Troad v. 334.

Qued non wetat lex, bot wetat fieri puder.

e6 i. e. Quoad qualitatem vel dispositionem agentis, objectum, finem aliasq; circumstantias actionis. Sie ut linea recta fit, necesse est, ut ex omni parte cum regula congrunt. Si vel in una parte deflectat, obliqua fiet-Ecdem medo, f. schip aut plane cum lege non convepiet,

gruat 26; ut mala sit, sussicit, si in una dun- Cap. 2. taxat parte deficiat.

XII. Justitia autem quandoque est at- Justitia tributum Actionum, quandoque Personarum actionists Quando justitia personæ tribuitur, solet vulgo persone: definiri, quod sit constans & perpetua voluntas fuum cuique tribuendi 27. Justus quippe c.vii. § 6; vir dicitur, qui justa faciendo delectatur, qui justitize studet, seu in omni re conatur facere id, quod justum est. Injustus contra, qui neg. ligit cuique suum tribuere, vel id non debito fuo, sed præsente commodo mensurandum existimat: Sic ut justi hominis non paucæ possint esse actiones injustæ; & vice versa. Justus

nist, aut vel unica circumstantia desit, mala est. Tantum sheft, ut una magisacis actionem legi repugnantem reddere possit bonam. Unde bona intentio non per se sufficit ad honitatem actifs, & celeberrima methodu intentionem dirigendi corruit.

27 Justicia personarum est studium voluntatis nostra justitiam actionum ritè exercendi ; justitia verò actiosom est congruentia legis & actionis erga alium exercende hominem. Illa pertinet ad presparationem & perfectionem voluntarie, cujus caram disciplina morali a jure naturm diffincts relinquere debemus; best vero ad juris prudentiam meritò refertur. Miror autem quod chm jurium cultores justitiam actionum curent atque finera effe credant, in definienda tamen justitia sua alhibeant definitionem justitie personarum, quo ipso hanc cum illa perperam confundunt. LEHMAN.

28 Materialiter quidem, sed non formaliter. Nequit julus, quà jultus, formalitar contra legem pescare-Quicunque enim totam legem servaverit, offendat autem in

une, factus est emnium reus. Jac. ii. 10.

actio

164

Cap. 2. quippe justa facit propter præceptum legis, injusta non nisi per insirmitatem: injustus autem justa facit propter pœnam legi adjunctam, injusta per animi malitiam.

· Illa qua; & quid ab ' ejus bonirat? ..

. c. vii. § 7.

XIII. QUANDO vero Justitia actionibus tribuitur, tunc nihil aliud est, quam recta advate diffe- plicatio earundem ad personam. Et justa actio, quæ ex proæresi, seu a sciente & volente adplicatur ad personam, cui illa debe-Sic ut justitia actionum a bonitate in hoc potissimum differat, quod hæc simpliciter notet convenientiam cum lege, justitia autem præterea involvat respectum ad eos, in quos

> 29 Bonitas est virtus generalis, justitia Specialis. Actio bona est, quatenus cum lege convenit; justa verò, quatenus relationem habet ad alium, qui jus habet cam à nobis exigendi.

<sup>30</sup> Obscuré satis differentiam bone & jufa actions auctor hic exponit: bona enim actio quoque respectum ad alios involvit, quum ad illius effentiam requiratur, ut in omnibus circumstantiis etiam personarum cum notma agendi conveniat. Ergo sic mihi res videtur explicanda: Bonitas terminus generalis est, notans, 1. Qualitatem actionis moralem, qua cum norma agendi, Bona ergo actio eft, quæcunque illa fit, convenit. tum quæ convenit principiis justi, tum quæ conveniens est principiis honesti & decori. Justitia è centrario notat illam actionis qualitatem, qua per obligationem externam ad normam legis ftricte fic diche five ad principia justi composita est. Omnis itaq; actio justa, bona quoque necessario est, sed non omnis actio bona statim justa in sensu proprio dicenda; e. g. deco-\* 12 actiones nihil justi involvunt. 2. Bonze quoque & malæ actionis terminus præter conformitatem cum regula agendi involvit quoque respectum boni & mali,

actio exercetur 29. Quo nomine etiam justi. Cap. 2. tia virtus adversus alium dicitur 30.

XIV. Justitiæ divisionem non omnes Justitiæ eodem modo instituunt. Receptissima est divisiones divisio in Universalem & Particularem 3. Illa dicitur, quando quodcunque officium exerce- 9. tur erga alios, etiam quod per vim, aut intentata in soro actione exigi non poterat 3. Hæc autem est, quando alicui potissimum exhibentur, quæ ille suo jure 3. postulare poterat, & hæc iterum solet dividi in Distributivam & Commutativam 3. Illa nititur pacto inter societatem & membra inito circa participandum

quod per eandern ex potestate normæ agendi in nos redundant: justitia verò & injustitia actionum solam convenientiam & disconvenientiam cum norma legis figniscat. TREVER.

<sup>31</sup> Hanc dicit GROTIUS expletricem, quòd per eam expletur & satisfit cuique pro eo, quod ab illo accepimus: illam attributricem, quòd per eam plus alteri attributur, quàm suo jure postulare poterat. GROT. de Jure B. & P. L. I. c. i. § 8.

3 i. e. Quæ officia præstat, non nisi jure imperfecto alteri debita, ut liberalitatis, misericordiæ, gratitudirnis.

33 i. e. Jure perfelle, ut in contractibus, emtionibus, sponsionibus.

Hane justitiæ subdivisionem Aristoteli auctori regiseramus, oportet. Ethic. ad Nicom. L. v. c. 2. quæ timen non sine justitia plerisque displicet, quibus accommodatior videtur Grotiana in Restoriam, & Æquatoriam: Illa inter inæquales, hæc inter æquales versatur. Restoriae tot sunt species quot sunt societates in quibus alii imperant, alii parent; Æquatoriae tot sunt species, M 3 quot

166

Cap. 2. cipandum pro rata damnum & lucrum. Hæc autem nititur contractu bilatere potissimum circa res & actiones in commercium venientes.

Injustitia, injuria, culpa que ?

c. vii. §

XV. Cognito quid justitia sit, facile etiam quid Injustitia sit colligitur 35. Ubi observandum, quod actio injusta, quæ destinato ex confilio suscipitur, & per quam violatur quod alteri perfetto jure 36 debebatur, aut quod rali jure undecunque partum is possidebat; proprie Injuria vocetur. Quæ triplici modo fit: vel fi alicui denegetur, quod suo jure postulare poterat, 37 (non si quid duntaxat ex humanitate aut simili virtute debebatur;) vel si suferatur, quod suo jure 38 adversus auferentem valente 39 tenebat; vel si malum aliquod alteri inferatur, quod inferendi potestatem non habebamus 4°. Ad injuriam præterea requiritur destinatum consilium, & malitia ejus, qui facit 41. Quæ ubi abfuerit, læsio alterius Infor-

tunium:

L. I.

quot sunt genera officiorum, que homo erga hominem, civis erga civem præstare tenetur. Sic licet majori in minorem, quod non licet minori in majorem, aut pari in parem. Grot. de Jure B. & P. L. I. c. i. § 3. Buddet Philes. Prast. P. II. c. ii.

<sup>35</sup> Nam hæc illi directè adversatur. Rectum est int dex sui & obliqui.

<sup>36</sup> Jus perfettum vocatur, quo quis id quod suum est actione in soro exigere potest, ut in contractibus: imperfettum vero, quo quis aliquid jure benevolentiæ aut humanitatis debitum recte expectare potest, non autem actione exigere, ut in Eleemosynis.

<sup>37</sup> E. G. Damnum refarcire, contractum peragere, &c. BARBHYRAC.

prout gravis aut levis fuerit focordia & negligentia, ex qua quis in alterum velut incurrit.

XVI. Lex respectu auctoris dividitur in Lex divi-Divinam & Humanam; illa abs Deo, hæc ab na, bumahominibus lata est. Sed si lex consideretur, na, natuprout necessariam & universalem congruen- tiva. tiam cum hominibus, vel minus, habet; dividitur in Naturalem & Positivam. Illa est, c. vi. § 18. quæ cum rationali ac fociali natura hominis ita congruit, ut humano generi honesta & pacifica focietas citra eandem constare nequeat. Unde & illa per rationis homini congenitæ lumen, & ex confideratione humanæ naturæ, in i tmiversum investigari & cognosci potest. Hæc 3 est, quæ ex communi conditione humanæ naturæ haudquaquam fluit, fed abs folo legiflatoris placito proficiscitur: etsi nec ipsa sua ratione, ac usu, quem certis hominibus aut peculiari societati generat, carere debeat 44. Eft

B. G. Bona vel Jura, quæ actu possidet. IDEM.

Blac exceptio jus spectas, quod Principes sibi vendicant bona aliorum proscribendi, qui crimina quædam attock perpetrarunt. IDEM.

<sup>4</sup>º Elec etiam limitatio jus magistratus prenas commercatibus infligendi respicit. IDEM.

<sup>4</sup> Ut paucis dicam: ad injuriam requiritur. 1. Ut actio ex prozrech suscepta sit. 2. Ut inferatur invito; nam volcuti nulla sit injuria. 3. Ut actio sit lege prohibita. 4. Ut jus alterius persectum laedatur.

<sup>4</sup> Divertitas, que legibus moralibus cum postriois divinis intercedit, sie breviter definiri potest. Morales sun immutabiles & universales, quippe que neces-M 4 farium

Cap. 2. Est autem Lex divina alia naturalis, alia positiva. Humana autem omnis, presse accepta, positiva est.

CAP.

farium habeant nexum cum humana felicitate; positivæ vicissim variæ & mutabiles, non fine justa ratione inflitutz, sed variis hominum circumstantiis accommodatæ. Dum vie sua maneat, quiddam secum ferunt, in quo cum moralibus communicant, viz. quatenus fidem in Deo implicant, & lex fit moralis, quod Deo confidamus & obiemperemus. Sed notandum, suisse homines, qui leges quasdam positivas universales asseruerunt; sed frustra. Ita GROTIUS jus positivum dividit in id quod datum est humano generi, & id quod populo uni concessum. Humano generi, inquit, ter jus datum a Deo reperitur : ftatim post hominem conditum, iterum in reparatione bumani generis post diluvium, postremo in sublimiori reparatione per Christum. Tria bæc jura haud dubie omnes bomines obligant ; recte quidem addit, ex que quantum satis est ad corum notitium pervenerunt, Jure Belli & Pac. L. I. c. i. § 15. Sed cum divina revelatio non fit universalis, plane patet ab ipsis GROTII verbis ultimo memoratis has leges positivas non esse universales. Promulgatio est legi essentialis, sed nullarum legum positivarum ratio promulgandi sufficere potest, ut per eam certo ad omnium hominum notitiam leges istæ pervenire potuerint, quod tamen ad legem universalem omnino requiritur. ta de hac re inutiliter disputarunt Germani, uti videre erit cui libet in LEHMANNI not. ad hunc locum.

Quoniam fuerunt, qui ipsam legis naturalis existentiam labesactare auss sunt, ideo imprimis quærendum est, utrum existat lex natura? Frustra, inquit Grotius, de jure suscipitur disputatio, si ipsum jus nullum. Eam verò partem suscepit apud veteres Carneades, cujus disputationis, narrante Lactario, hæc suit summa. Jura sibi bomines pro utilitate sanxisse.

#### C A P. III.

#### DE LEGE NATURALI.

UÆNAM Legis naturalis int Cap. 3. indoles, quæ necessitas, & quibus eadem præceptis in isthac morta- Lex natulium conditione constet, planissime perspicitur, tura bomi-

S nis eruen-

sanxisse, scilicet varia pro moribus, & apud cosdem pro temporibus sape mutata; jus autem naturale nullum effe. Inflit. L. V. c. xvii. Et ad hanc rem HORAT. 1. Serm. iii 98.

Atq; ipsa utilitas justi prope mater & æqui. Ibid. v. 113.

Nec natura potest justo secernere iniquum.

Contra quos disputat GROTIUS ex appetitu focietatis, qui bomini est proprius, cum bis qui sui sunt generis. Proleg. § 6. Fuerunt & apud Philosophos istæ disciplinæ. que cum summum bonum suis commodis non honestatate mettri soleant, idque voluptatem statuant (ut Epicurus & qui de suo grege sunt) bonorum & malorum fines destruunt & officium omne pervertunt. " disciplinæ (inquit CICERO) si sibi consentancæ esse " velint, de officio nihil queant dicere : neque ulla " officii præcepta firma, stabilia, conjuncta naturæ " tradi poffunt, nifi aut ab iis qui folam [ut Stoici] aut " ab iis qui maxime [ut Peripatetici] honestatem prop-" ter se dicunt experendam." De offic. I. 2. Vult Hobbesius civiles effe regulas boni & mali, ideoq; quod legislator præceperit, id pro bono; quod vetuerit, id pro malo habendum effe. De Cive, c. xii. § 1. Et pari ratione ipsam rerum naturam, voluptatem & dolorem, vel rationem numerorum & quantitatum ab eodem principio

pio derivare fas erit Nam lex nature omnino ex rerum natura petita est; & hac manente aut mutata, illa proculdubio pariter manet aut mutatur. Sed de hac re adeas omnino Cumberland. de Leg. Nat. Cap. v. Pupenborg. de Jure Nat. & Gent. L. II. c. iii: § 10.

\* Varii auctores ex variis principiis jus nature deducunt. Primo; Romani jurisconsulti jus naturale vocant. qued natura emnia animalia decuit. Vid. Just. Infit. L. I. Tit. ii. Ii autem vocibus abutuntur; vel fenfu nimis arcto coercent. Nam (GROT10 auctore) jaris proprie eapan non eft, nife natura praceptis utens generalibus. De Jure B. & P. L. I. c.i. § 11. Et toftis eft Cicare, Nibil juris effe bomini cum bestiis. De Finib. L. III. c. xx. Conf. Pufend. de Jure Nat. & Gent. L. II. c. iii. § 2, Secundo; Sunt, qui innatum esse volunt, vel natura mentibus humanis infitum. Et câdem ratione affirmare licet mathefin vel quamvis scientiam esse innatam. Conf. de Jure N. & G. Ibid. S. 13. Specimen Controv. Cap. iv. § 23. VELTHUTSEN. de Princip. Justi & Deceri. LOCKE de Intell. Hum. L. I. Tertio; Alii ex naturali societatis appetitu oriundum esse volunt, qui à scopo haud multum aberrant; si cum grano salis voces interpretamur; homini scilicet inesse facultatem sciendi agendig; secundum generalia przecepta, v. g. ut jus suum cuiq; tribuat, neminem lædat, &c. quorum extra societatem nullus est usus. GROT. Proleg. § 7. CICER. de Leg. i. 5. Quarto; Quidam funt, qui fontem juris in universo hominum consensu inveniunt. Omni in re (ut CICEROnt placer) consensio omnium gentium tex natura putanda eft. Tusc. Disp. i. 13. Cui sententiz suffragatur Aris-TOTELES. QUEINDY HEY SINGLOF TO THE ANTANE THE AUTHE Exer Suraper. Id jus naturale oft, qued ubiq; candon vim obtinet. Eth. L. v. c. 10. Sed quænam jura funt, que unique obtinent, vel de quibus inter omnes convenit? Aut si rem ita se habere concedatur, haud exinde tam legum civilium cognitionem plurimum Cap. 2. facit, statum civitatis moresque & studia civium

inde patebit ratio, quare hoc justum sit, aliud injustum: que à veris principils recte ratiocinando solum colligatur. Conf. PUPEND. de Jure Nat. & Gent. L. II. c. iii. § 7. 8, Q. HOBBES. de Cime, C. II. § 1. Quinte; Nonnulli naturalem quandam rectitudinem, aut pravitatem actionibus inesse volunt, quæ fons & origo est juris naturalis. semotis omnibus circumstantiis, putà legislatoris auctoritate, præmiis vel pænis, bono vel malo inde consecuturis. CLARRE de Nat. & Rev. Relig. Prop. i. Que hypothefis in eo deficit, quòd vel datur lex fine obligatione, vel obligatio fine necessitate morali, vel necessitas meralis fine incitamento, vel incitamentum fine respecte ad felicitatem aut miferiam ; i. e. effectus fine caufa. Conf. Pufend. de Jure, L. II. c. iii. § 4. Sexto; Alii ex volontate divina derivatum esse volunt, qui in duas partes distrahuntur: vel (cum Hobbesio) Deum pro arbitrio omnia agere fingunt, rerum naturas nihil morantem : adeo ut qued jam rectum ek, mutato confilio, obliquum fuerit, & vice versa, quo nihil magis absurdum aut iniquam concipi potest; [Uti demonstrat Cudworthus de aterna & immut. Meral. C. iii.] vel ad effentiales Doi persectiones respectum habent, & jus naturæ immutabile esse dicunt, quoniam Deus mutari nequit. Recte, ut opinor, agunt, qui Deum juris naturalis quippe ipfius na. turze auctorem agnoscunt; (nam, ut loquuntur Logici, quicquid eft causa antecedentis, idem est causa consequentis) attamen quiddam ulterius progredi oportet. Parum proficit legis auctorem eognoscere, lege ipså haud cognita. Sed qua ratione lex divina nobis innotescet? In veritate investiganda à notioribus ad minus nota datur progreffus: & qui voluntatem Dei intelligere volunt, à natura & relationibus rerum ad leges naturales progredinatur, quas proinde divinæ voluntati congruas esse, & ab ea stabilitas & fancitas concludendum est; ut omnem obligandi vim exinde obtineant. Hac ni eflet. Cap. 3. vium probe intellexisse: ita perspecto communi mortalium ingenio statuque facile patebit. quibus legibus eorundem incolumitas contineatur.

Confervationi sui ante omnia bome fludet. ¢. iii. § 15∙

II. In igitur homo habet commune cum omnibus animantibus, queis fenfus fui inest, ut se ipso nihil habeat carius, seipsum studeat omnibus modis conservare: ut quæ bona sibi videntur, adquirere; quæ mala, repellere nitatur. Qui quidem affectus regulariter tantus est, ut reliqui omnes eidem cedant3. Et quicunque hominis falutem impugnatum it, eum non potest non iste aversari, eousque ut etiam depulso malo intentato plerumque odium & cupiditas vindictae adhuc remaneat.

Bi, citra minus quam bruta, par. e. iii. § 16.

III. As T in eo præ brutis homo deteriore focietatem, jam conditione videtur, quod vix ullum aliud animal tanta a nativitate imbecillitas prosequatur; sic ut miraculi sit instar futurum, si quis ad maturam ætatem pervenerit, nisi aliorum

> set, non esset lex. Naturales ejus effectus suadere posfunt, ut observetur; obligare non possunt. Restat denique alia investigandi methodus, (quam persequitur auctor noster) omnibus aliis longe præferenda: scil. jus naturale a natura hominum repetendo; non a statu isto integro & persecto, quem quidam sibi in mente fingere possunt & mere idealem esse arbitror; sed à tali hominum natura, qualem in nobis experimur, aliisq; nobiscum communem esse intelligimus. Quicquid huic naturæ convenit, Deus non potest non approbare, contrarium improbare. Conf. Pureno. de Jure Nat. & Gent. L. II. c. iii. § 14.

> 3 Audiamus Ciceronem de Offic. I. 4. s animantium omni eft à natura tributum, ut se, vitam

rum hominum auxilium accedat. Cum nunc Cap. 3. inter tot inventa humanæ necessitatis adminicula, plurium annorum folicita informatio requiratur, ut proprio quis Marte victum & amictum fibi parare queat. Fingamus hominem, citra omnem ab aliis hominibus accedentem curam & culturam ad robustam æta... tem provectum, cui nihil fit scientiæ, nisi quod ex proprio ingenio velut ultro pullulavit, eundemque ab omni aliorum hominum ope atque confortio in folitudine destitutum 4. Sane vix miserabilius animal deprehendetur. Elingue nimirum ac nudum, cui nihil aliud relictum. quam herbas radicesque vellere, aut sponte natos fructus legere: sitim fonte, flumine, aut lacuna obvia levare; repellendis aeris injuriis antra fubire, aut musco gramineve corpus utcunque tegere; tempus tædiofissimum per otium exigere; ad quemvis strepitum aut alterius animantis occurfum exhorrescere: deni-

<sup>&</sup>quot;corpusque tueatur, declinetque ea quæ nocitura vi"deantur, omniaque quæcunque ad vivendum fint ne"cessaria acquirat & paret." Et hic quidem fensus est
vere naturalis & innatus: nunquam non agit, nec ulla vi
aut consilio deponi potest. In eo ab omnibus aliis affectibus distinguitur; unde merito dubitari potest, utrum
quivis alius pro innato habendus sit; an non omnes ex
usu & consuetudine vel idearum associatione ortum ducant,
Vid. Tractat. nostrum de Morali Oblig. Cap. v.

<sup>+</sup> Declarat auctor in Eride Scandica, pag. 301, 302; hoc figmentum esse, non pro vero venditandum, sed rei illustrandæ gratia suppositum; quod ex Revelatione divina falsum esse constat. Similiter singit Grotius in Proleg. § 11, & HOBBES, de Cive, c. 8.

Cap. 3. que fame, frigore, aut per feram bestiam demum perire 5. Contra, quidquid jam commoditatum vitam humanam comitatur, id omne ex mutua hominum ope redundavit. ut post Deum O. M. nihil in hoc orbe sit, ex quo major utilitas homini provenire queat, quam ex ipso homine.

Ob majonocendi preclivitatem.

IV. Is THOC tamen tam utile invicem anirem alteri mal non paucis laborat vitiis, & non minore nocendi facultate præditum est; quæ conjunctionem cum ipso reddunt satis ancipitem, magnamque requirunt cautionem, ne pro bono malum quis ab illo sortiatur. Jam primum major fere ad nocendum proclivitas in homine, quam in quovis brutorum deprehenditur. Nam bruta fere cibi desiderio & Veneris efferuntur, quorum utrique tamen facili negotio ipsa satisfacere possunt. Et eo desiderio sopito non temere in iras, aut ad lædendum

<sup>5</sup> Litem non movet auctor de primævo hominum Ratu, qui non nisi revelationis ope nobis innotescit; sed propositum est tantum contemplari statum hominum in quo extra societatem civilem absque ulla cultura & institutione degere intelliguntur. Hunc statum fic describit Cicaro; " Fuit quoddam tempus, cum in es agris homines passim bestiarum more vagabantur, 46 & fibi victu ferino vitam propagabant: nec ratione animi quicquam, sed pleraq; viribus corporis " administrabant. Nondum divinæ religionis, non " humani officii ratio colebatur: nemo legitimas vier derat nuptias: non certos quisquam inspexerat libeer ros: non jus æquabile, quid utilitatis haberet, acer ceperat. Ita propter errorem atque inscitiam, ceca ac temeraria dominatrix animi cupiditas ad se ex-" plenda

## L. I. De Lege Naturali.

dendum alios concitantur, nisi quis irritaverit. Cap. 3. Aft home animal est nullo non tempore in libidinem paratum; cujus stimulis longe frequentius vellicatur, quam conservandæ speciei necessarium videbatur. Ejusdem quoque venter non satiari duntaxat, sed & titillari vult ; & sæpe plura adpetit, quam natura digerere valet. Vestibus ne indigerent bruta, natura prospexit: Ast homo non ad necessitatem tantum, sed & ad ostentationem vestiri gaudet. Multi præterea affectus atque cupidines, brutis ignoti, in mortalium genere deprehenduntur, ut superflua habendi libido, avaritia, gloriæ & inter alios eminendi cupiditas, invidia, zmulatio, ingeniorumque contentio. Indicio est, quod pleraque bella, quibus genus mortalium colliditur, ob causas gerantur brutis ignotas. Atque ista omnia stimulare homines possunt & solent, ut sibi mutuo nocere velint. Accedit in multis eximia quædam petulantia.

Com procepferent: primis animalia terris
Mutum & turpe fecus, glandem atq; cubilia propost.
Unquibus & paguis, dein fußibus atq; isa porro
Pugnaliant aamia, qua post fabricavarat usus:
Danoc verba quibus voces sensusq; notarent,
Nominaq; invanere: dubinc absolpere bullo.
Oppida caperant munice & ponere legen;
Ne quis sur esset, neu latro, nen quis adulter.

&

<sup>&</sup>quot; plendam viribus corporis abutebatur, perniciociffs" mis satellitibus." De Invent. L. I. Similiter Critico apud Sext. Emple. adv. Phys. c. 9. "Ην ο χρόμθο, δον. ην άτακ ο ωνθρώπων βίθο, κ. θηριώδης, έχινθο θ' υπηρείτης, &c. Idem sentit Horatius, 1 Serm. iii. v. 99.

Cap. 3. & aliis infultandi libido; quibus cæteri, etiam modesto ingenio præditi, studio se ac suam libertatem conservandi ac tuendi, non possunt non offendi, ac ad refistendum accingi, Quandoque etiam homines ad mutuas læsiones incitat inopia, & quod præsens rerum copia cupipiditatibus aut indigentiæ eorum non fufficiat.

Et maje-TEM NOXAS mutuo inferendi wim ;

V. SED & maxima vis inest hominibus ad noxas mutuo inferendas. Nam etsi neque dentibus, neque unguibus aut cornibus fint formidabiles, ut multa brutorum: tamen habilitas manus in efficacissimum nocendi instrumentum evalescere potest; & solertia ingenii astu & per infidias graffandi facultatem dat, qua aperta vi pertingere non licet. Sic ut facillimum sit, hominem homini graviffimum malorum naturalium, nempe mortem, inferre.

Majoremtuas collifiones dis-

VI. DENIQUE & in genere humano conque ad mu- fideranda est infignis illa ingeniorum varietas, qualis in fingulis brutorum speciebus non cerpositionem. nitur; quippe quæ consimiles fere inclinationes habent, parique affectu & appetitu ducuntur. Ast inter homines quot capita tot fensus; & suum cuique pulchrum. Nec simplici aut uniformi cupidine omnes agitantur,

<sup>6</sup> Ut ut infelix fit humanæ naturæ facies hoc modo depicta; attamen prorsus abhorret ab Hobbesiana hypothefi, ut beme bomini natura fit lupus, & flatus natura flatus belli. Omnino naturæ convenit, seu affectus hominum seu rationis dictamina spectemus, ut neminem ledant, aliena commoda promoveant, & omnibus benignos ac faciles se prabeant. Conk de Jure, &c. ibid. § 16, 17.

fed multiplici & varie inter se mixto. Imo Cap. 3. unus & idem homo sæpe sibi dissimilis cernitur, & quod uno tempore concupivit, ab eodem alio tempore valde abhorret. Nec minor in studiis, institutis, & ad exserendum animi vigorem inclinationibus varietas, quæ jam in infinitis fere vitæ generibus conspicitur. Per quæ ne mutuo collidantur homines, solicita temperatura & moderatione opus est<sup>6</sup>.

VII. Sic igitur homo jam est animal sui Unde deconservandi studiosissimum, per se egenum, ducieur sefine auxilio sui similium servari impotens, ad cietatis comulta commoda promovenda maxime idone- ceffitas, um; idem tamen juxta malitiosum, petulans, & facile irritabile, ac ad noxam alteri inferendam pronum non minus quam validum. Unde colligitur, eidem ut sit salvus, necessum esse, ut sit sociabilis, id est, ut cum sui similibus conjungatur, & adversus illos ita se gerat, ut ne isti probabilem causam accipiant eum lædendi, sed potius ejusdem commoda servare & promovere velint.

VIII. Hujus ergo socialitatis leges, seu Huic ser-que docent quomodo quis sese debeat gerere, vientes leut commodum societatis humanæ membrum ges sunt existat, vocantur Leges Naturales'.

Leges natura.

<sup>7</sup> Itaque auctoris conclusionum seriem sic breviter complecti possumus. 1. Homo necessario seipsom a. mat. 2. Indiget aliorum auxilio. 3. Tam ad nocendum quam ad juvandum alios proclivis est & idoneus. 4. Varius & mutabilis. 5. Hinc colligitur necessum esse, ut sit sociabilis. Et 6. Socialitatis leges sunt leges naturæ.

finuat.

IX. His positis adparet, fundamentalen Cap. 3. legem naturalem esse hanc: Cuilibet homini, Lex funds quantum in se, colendam & servandam esse mentans, focialitatem 8. Ex quo consequitur, quia qui mentalis, vult finem, vult etiam media, fine quibus fifocialitanis obtineri nequit; omnia, quæ ad istam so-KM. cialitatem necessario & in universum faciunt, iure naturali præcepta; quæ eandem turbant aut abrumpunt, vetita intelligi. Reliqua autem præcepta funt tantum velut subsumtiones fub hacce generali lege, quorum evidentiam lumen illud naturale hominibus infitum in-

: X.

Ne latum unguem discedit hat lex fundamentalis ab ista Cumberlandii. Benevolentia maxima singulorum agentium rationalium erga omnes statum constinuit singulorum omniumq; benevolorum, quantum steri ab issis potest, selicissimum; & ad statum eorum, quem possunt assequi, selicissimum necessario requiritur; ac proinde, Commune Bonum erit suprema lex. De Leg. Nat. Cap. i. § 4. Pupend. de Jure N. & G. L. II. c. iii. § 15.

<sup>9</sup> Frustra laborarunt atheismi desensores, ut ostendant morale bonum & malum cum suo impie systemate consistere posse, quod sic exposuit Tolandua in adeisidamone, p. 71. "Virtutum & vitionim discressi pantiam lubens agnoscit Atheus, ab ipsa utpote rerum essentia promanantem, laudisque semper interna & vituperii sibi conscius est ob ea, qua rectà aut secus seccrit. Quamvis nihil absolute & per se bonum aut malum sateatur, sed respectu tantum habito ad bonos aut malos usus, quibus res quaeque inservit, prout scilicet homines gaudio afficit aut dolore, vel in quantum tædet sut delectat. Catelirum quo minus mercedem ullam aut poenam post rum quo minus mercedem ullam aut poenam post

# L. I. DE LEGE NATURALI.

X. Isth Ac porto præcepta eth manifestam Cap. 3. habeant utilitatem, tamen ut eadem vim legis obtineant, necessum est præsupponi, Deum esse, vim legis & sua providentia omnia regere; eundemque babeat, mortalium generi injunxisse, ut ista rationis supponendictamina tanquam leges ab ipso vi congeniti c. iii, § 29 luminis promulgatas, observent. Alias enim possent ea quidem fortasse observari intuitu utilitatis, sicut quæ a medicis regendæ valetudini præscribuntur; non autem tanquam leges; quippe quæ necessario ponunt superiorem, & quidem talem, qui alterius gubernationem actu suscepti 9.

XI.

"mortem suspectat futuram, eò magis fludere tene-"tur presentis vitze (& unice secundum illum) felici-" tati; quam nemo tamen confequi posse novit absque " aliorem adjumento & mutua opera, quia nulla soci-" etatis beneficia percipere debet ille nec percepturus es est, qui aliis non secerit que sibi sieri exoptat. En " fundamentum virtutis & excitamentum!" Fundamentum quam infirmum, quod in hac fola vita kruitur ! Kreitamentum quam turpe, quod homines urget & impellit; ut presenti voluptati litent, & ad propria commode premovenda soluramodo se attentos præbeant! Systema morale, quod latronibus & piratis haud parum arridet, homine, cui vel mica falis aut generofe indolis, penitus indignum! Non est, cur lectorem diutius morer in hypothesi tam absurda refellenda; sed notandom est viros esse cordatissimos, qui in differendo de morali obligatione se non satis cautos præbuerant, dum leges natura eandem obtinere vint affirmant; eth daremus non effe Deum, vel non curani ab co negotia humana. [Gaor. Prelig. 10] 11] Quase reclius notter, qui divitem ancioritatem ad leges matura Aabiliondas postulet # Quanta rechine ip-N 2

Cap. 3.

Legis naturalis Dens

evincitur

auctor.

XI. Essa autem Deum legis naturalis auttorem, ex ratione naturali ita demonstratur. si præcise præsenti mortalium conditioni inhæreanns, non attendendo an primæva conditio diversa ab hac fuerie, & unde ista mutatio provenerit. Cum natura hominis ita fit constituta, ut citra sociabilem vitam humanum genus incolume esse nequeat, hominisque animus notionum huc infervientium capax deprehendatur; & vero pateat, non folum genus humanum, uti alias creaturas, originem fuam Deo debere; sed & eundem istud utcunque jam constitutum providentiæ suæ moderamine complecti: inde consequitur, Deum velle, ut homo iis viribus, quas fibi præ brutis peculiares inesse sentit, ad naturæ suæ incolumitatem utatur, utque adeo a brutorum exlege vita humana vita sit distincta. Id quod cum aliter, quam servata lege naturali, obtineri nequeat; intelligitur quoque a Deo obligatum hominem ad ifthanc fervandam, tanquam medium non ex arbitrio hominum inventum, ac ex corum libidine mutabile, sed expresse ab ipso Deo huic fini procurando constitutum. Qui enim obligate ad finem, censetur quoque eundem

se Ciceno, qui jamdudum sensit, pietate adversur Dens sublată, sidem etiam & secietatem bumani generis & mam excellentissimam wirtutem justitiam tolli. De nat. Deor. I. 2. Etenim quis tam ineptus est, qui non plane Percipiat ita comparatam esse hominum naturam, ut sepositis premiis pensis, vita suture, estranata quadam libidine ad vitla incitentur, ad privatum com

eundem obligasse ad usurpanda media sini Cap. 3. necessaria. Sed & socialem vitam a Deo hominibus pro imperio injunctam esse, indicio est, quod in nullo præterea animante fensus religionis, aut metus Numinis deprehendatur, qui in animali exlege intelligi non posse videtur. Abs que generatur tener admodum sensus in animis hominum non plane corruptorum, quo convincuntur, in legem naturalem peccando offendi illum, cui in animos hominum imperium est. & qui metuendus sit, etiam ubi ab hominibus metus non impendet.

XII Quod vulgo dicitur, isthanc legem Ea que ratura natam esse, id non ita caplendum vi- tur esse detur quasi in animis hominum jam nascen- natura tium inhæreant actuales & distinctæ propositiones circa agenda & fugienda. Sed partim quod illa per lumen rationis investigari possit; partim quod faltem communia & præcipua capita legis naturalis ita plena & liquida fint; ut statim affensum inveniant, & ita animis insolescant, ut nunquam inde iterum deleri queant, utut forte homo impius ad fopiendas conscientiæ vellicationes eorundem sensum plane studeat extinguere. Quo nomine etiam in

commodum penitus attenti? Unde fit atheismum omnino societatem destruere, & si non plane cessat jus naturz (sopofita Dei existentia) tamen rationem legis habere non possit sed consilii tantum quod vel sequi rel negligere licebit, prout privatum commodum poss tulare videbitur. Vid. BARBEYRAC ad PUFENDORE. de Jure, &c. L. II. c. zix. § 19. Et nos infra ad cap. 4. 9 q.

Sacria

N 3

Cap.3.

Sacris Literis cordibus bominum inscripta dicitur. Inde & cum a puero ex vitæ civilis disciplina eorundem sensu inbuamur; & vero recordari non possimus id tempus, quando primum eadem hauserimus; non aliter de ea cognitione cogitamus, ac si illa nobis nascentibus jam adfuisset. Id quod cuilibet etiam circa linguam ipsi vernaculam contingit.

Officia legisspectant Decum, nosmet, alios. C 3. § 24. XIII. Divisio officiorum quæ ex lege naturali homini incumbunt, commodissime videtur institui secundum objetta, erga quæ ista sunt exercenda. Quo intuitu illa in tres principales partes dispescuntur; quarum prima tradit, quomodo ex solo rectæ rationis dicta-

mine

<sup>10</sup> PAUL. ad Rom. 2. 15. Egyer vous yearlor et Taïs xago iaus evrãr, nempe ethnicorum. Nemo, ut opinor, temere existimabit apostolum per locutionem hanc metaphoricam denotare voluisse naturales quosvis characteres, sive notiones innatas & in animis nostris ab origine quasi consignatas; cum nihil aliud voces significant, nisi juris naturalis principia tam manifesta & in aprico posita esse, ut nemo, nisi per se sterit, ea ignorare possit. ""Boni honestiq; notitiam (inquit Seneca Epist. 120) nos docere natura non potuit; semina nobis scientize dedit, scientiam non dedit. Nobis videtur observatio collegisse, & revi rum sepe sactarum inter se collatio per analogiam of nostro intellectu & honestum & bonum judicante."

M Eandem officiorum partitionem sequitur Cicero. Hac Philosophia nos primum ad Deorum cultum, deinde ad jus hominum, quod situm est in generis humani societate, tum ad modestiam magnitudinem que animi erudivit. Tus. Disp. i. 26. Conf. M. Antonin. L, viii. § 27.

mine quis sesse debeat gerere adversus Deum; Cap. 3. altera quomodo adversus seipsum; tertia quomodo adversus alios bomines 11. Quanquam autem primario & directe ea præcepta legis naturalis, quæ ad alios homines spectant, ex socialitate, quam sundamenti loco substravimus, deriventur: tamen etiam indirecte officia hominis egra Deum tanquam creatorem inde deduci possunt, quatenus ultimum sirmamentum officiis erga alios homines a religione & metu Numinis accedit, sic ut sociabilis quoque non esset homo, ni religione foret imbutus 12, & quia sola ratio in religione ulterius progredi nequat, quam quousque illa infervit

Variis modis focietatis commodis inservit Religio. 1. Hæc fola officia, quæ imperfectam obligationem fecum ferunt, nobis obaringit & rata fecit. 2. Quæ persecte obligant, vim majorem & prorsus iis necesfarism exinde recipiunt. Ut paucis dicam, religioni cum socialitate talis intercedit necessitas, ut metu numinis sublato vix aut ne vix quidem stare possit humana societas. Hic autem notat BARBETRACCIUS auctorem haud recte fecisse in eo quod omnia officia. tam quæ ad Deum & nosmetipsos quam quæ ad homines spectant, ab uno eodemq; fonte [viz socialitate] derivare voluit. Supponatur, inquit, unicum solum esse in terris hominem, Deum nihilo minus colere. se incolumem servare, facultates quantum potuit excolere debet. Neque necessum est omnia officia ab uno effato deduci; sed dicendum potius tria dari summa principia juris naturalis; que funt. 1. Religio, que officia erga Deum complectitur. 2. Philautia, quæ quicquid erga nosmet decet præstare, continet. 3. Socialitas, ex qua derivatur omne id quod proximo debemus: Principia, quæ licet nexu insolubili conjun-N A gantur

Cap. 3. servit promovendæ tranquillitati & socialitati huius vitæ"3. Nam prout religio falutem animarum procurat, ex peculiari revelatione divina provenit. Officia autem hominis erga seipsum ex religione & socialitate conjunctim promanant. Ideo enim quædam non pro abfoluto suo lubitu homo circa seipsum disponere potest, partim ut cultor idoneus divini Numinis, partim ut commodum & utile membrum focietatis humanæ esse queat.

> gantur, & pariter omnia ad Deum tandem referantur, nihilominus indole sua diversa sunt, & tam prudenter exerceri debent, ut unum alteri non przyaleat, sed omnia intra limites suos contineantur.

> 13 Hic nimium cause suæ inservit auctor. prorfus negligenda funt argumenta pro statu futuro ex lumine naturali ducta. Vid. nos supra ad Præf. § 5.& infra ad Cap. iv. § 8.



## CAP. IV.

DE OFFICIO HOMINIS ERGA DEUM; seu, DE RELIGIONE. NATURALI\*.

I. OFFICIUM hominis erga Deum, oficiam erga Deum, quantum quidem ex naturali ratione investigari potest, duabus partibus ab- su Scultu. solvitur: tum ut de Deo recte sentiamus, tum ut actiones nostras ad ipsius voluntatem componamus. Inde religio naturalis constat propositionibus tum Theoreticis, tum Prassicis.

II. Inter ea, quæ de Deo cuivis homini Sensu To fentienda sunt, primum omnium est, ut certo mum est, persuasus sit, Deum existere, id est, revera Deum existeri dari summum aliquod & primum Ens, abs sere: quo hoc universum dependeat. Id quod sapientes ex subordinatione causarum, quæ de-

mum

Omisit hoc caput auctor in opere majori; quippe ad theologiam naturalem, magis quam ad civilem doctrinam spectare existimaverit. Vid. Eris Scandic. p. 253. Sed recte hic locum habet, quoniam (ut supra nos momit auctor) religio est sirmissimum humanæ societatis vinculum, & ea sublata jus naturale funditus evertitur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prius oft Deum scire, consequens colere. LACTANT. Div. Instit. L. IV. C. iv.

3

Cap. 4. mum in primo aliquo fifti volunt<sup>2</sup>, ex momachinæ hujus universi 4; & similibus argumentis liquidissime demonstrarunts. Quæ si quis neget abs se capi posse, non idéo athéismi sui excusationem invenit. Cum enim universum genus humanum in perpetua velut possessione istius persuafionis fuerit, necessum erat, si quis eandem oppugnare velit, ut non folum omnia argumenta quibus Deus effe probatur, solide destruat,

3 Corpus iners est; non movet sed movetur; ergo motus est effectus, sed effectus requirit causam, ergo principium habuit; unde patet, &c. Q. E. D.

<sup>\*</sup> Argumentatio sic instituitur. Aliquid nunc existit, ergo aliquid exflitit ab æterno. Si negas, tum quod nunc existit, vel à nihilo existentiam recepit, i.e. datur effectus fine causa; Q. E. A. Vel sese produxit, i. e. aliquid egit, priusquam exstitit; 2. E. A. Vel ab alio productum est, quod & ab alio, & sic deinceps in infinitum; i. e. datur infinita series entium causatorum, ia qua non datur primum. Sed infinita entium series contradictionem implicat; 1. Quia negativa eft, (ut infinitus numerus, infinita quantitas) i. e. nequit actu existere. 2. Quia constat ex partibus finitis: demas ergo unam, tum infinitate minor est; vel unam addas, tum infinitatem excedit. e. i. unitate dempts, quod finitum fuit, fit infinitum, vel unitate addita, quod infinitum fuit, fit finitam, aut quod inanitum, majus infinito. Q. E. A. 3. Quia in hac ferie nullum datur ens, cujus non fuit principium ; sed quicquid existere coepit, aliquando suturum erat, quod vero futurum eft, actu non existit; ergo tempus erat. cum nulla pars seriei exstitit; ergo non est infinita. 2. E. D.

<sup>4</sup> Ordo & structura systematis mundani, vel partium ejus, v. g. Terræ, vegetabilium, animalium · quorum

ftruat, sed & plausibiliores rationes pro assertione sua proserat; Simulque cum generis humani salutem ea persuasione contineri hactenus creditum sit, ostendendum ipsi præterea suent, generi humano per atheismum melius consuli, quam retento sano cultu Numinis. Quod cum sieri nullo modo queat, omnium eorum, qui isthane convellere quocunque modo aggrediuntur, impietas maxime est detestanda, & gravissimis pœnis coercenda &

III.

quorum ad finem certum collocatæ ac figuratæ sunt partes, architectum tanti operis tantiq; muneris plane demonstrant. Omnia ad certum sinem destinantur, sed ob sinem agere non est, nisi intelligentis naturæ. "Hic ego non mirer esse quenquam (ut cum Cica-sune loquar) qui sibi persuadeat corpora quædam solida atq; individua vi & gravitatæ serri, mundumq; esse i ornatissimum ex eorum corporum con-cursione sortuita? Hoc qui existumat sieri potuisse, "non intelligo cur non, idem putet, si innumera-si biles unius & viginti sormæ literarum, vel aureæ vel quales libet, aliquo conjiciantur, posse ex his in terram excussis annales Ennî, ut deinceps legi "possint, esse: "De Nat. Deor. ii. 37.

<sup>5</sup>V. G. A consensu omnium gentium, ab idea entis persectissimi, ab innatis notionibus, vel prolepsi quadam in mentibus hominum Deum esse, à miraculis, à spatio & duratione, à necessaria existentia quam vocant demonstrationem a prisri; quorum argumentorum vim non est nostri instituti edisserere. Proculdubio non omnia æquali vi pollent, & si quædam penitus rejiciantur, nihil detrimenti capiet religio. Sed valeant singula, quantum valere possunt.

Quoniam scil. eadem opera ip a societatis vincula convellunt. Sensit Aristoteles eum, qui Deum

L. t.

Cap. 4. Deinde. esse bujus

universt

190

III. ALTERUM est, Deum esse Universt bujus conditorem. Cum enim ex ratione manifestum sit, isthæc omnia non extitisse a seip sis, oportet ut eadem summam aliquam causam habeant?. Quæ ip sa est id, quod Deum adconditorem pellarnus. Ex quo consequitur, falli eos, qui subinde Naturam tanquam ultimam omnium rerum & effectuum causam crepant . Nam si

per

honorandum aut parentes amandos neget, non arguimentis sed pæna edomandum esse. Top. L. I. c. xi. Cui opinioni adstipulatur GROTIUS. "Has notitias, " qui primi incipiunt tollere, ficut in bene constitu-" tis civitatibus coerceri folent, ut Diagoræ Melio acci-" disse legimus, & Epicureis, qui ex bene moratis ur-" bibus ejecti funt ; " [Cic. de Nat. Deor. 3,742. iii. 47.] " Ita & coerceri posse arbitror nomine humanz " societatis, quam sine ratione probabili violant." De Jure B. & P. L. II. c. xx. § 46. n. 4.

7 Quod principium habuit, non posse à se existere, patet ex eo quod nec se creare nec fortuitò existere potuit. Unde restat id tertium (nam quartum non datur) idem existentiam habuisse ab alio. Sic facile demonstratur prima & æterna rerum omnium causa; sed vix fufficit hoc argumentum atheismo opponere, quoniam funt qui in atheorum castris militant, &, licet sibi parum conftantes, supremam causam agnoscunt: id verò à Theistis postulant, ut causam hanc libertate, sapientia, ceterisque persectionibus præditum esse, omniaq; que existunt pro sapientie & voluntatis sue modulo condidisse & creasse oftendant. Hos autem in quatuor classes sic distribuit TREVERUS: 1. Sunt qui Hylopathiam statuunt esse rerum omnium principium, id est, materiam omni sensu destitutam. 2. Alii Hylozoismum adferunt, sive materiam non quidem vitæ, sed tamen sensûs & intelligentiæ expertem. 3. Nonnulli ad fortuitum atomorum concursum provocant, qui vocan-

## L.I. DE RELIGIONE NATURALI.

per id vocabulum intelligitur efficacia illa & Cap. 4. vis agendi, quæ in rebus conspicitur, illa ipsa urique auctorem sui, id est, Deum arguit: tantum abest, ut ejus vis ad negandum Deum quid valere possit. Sin autem per naturam intelligatur summa rerum omnium causa, ex profano quodam sastidio desugitur plana & recepta Dei appellatio. Errant quoque illi, qui credunt

tur Atomifie. 4. Denique non desunt, qui naturam cancam & fatalem crepant, omnia necessario impussu dirigentem & gubernantem. Horum omnium systematum impossibilitatem & absurditatem optime demonstravit Cudworthus in Systemate intellectuali; & ipse, ni fallor, demonstrabo, in notis que mox se-

quuntur,

Satis obscura est hæc vox Natura, de qua multa præclara jactitarunt veteres Philosophi. Audi de hac re Ciceronem. . Alii Naturam censent esse vim " quandam fine ratione, cientem motus in corporibus " necessarios: Alii autem vim participem rationis "atque ordinis; tanquam via progredientem, de-" clarantemq; quid cujusque rei causa efficiat, quid " sequatur; cujus solertiam nulla ars, nulla manus, " nemo opifex consequi possit imitando. - Sunt " autem, qui omnia Nature nomine appellent, ut B-" Picunus; qui ita dividit omnium, quæ fint, natu-" ram, esse corpora & inane quæque his accidant. [Conf. Lucret. I. 420. Diog. Laert. L. X. § 39. 40. S. EMPIR. adv. Math. L. VIII. p. 363.] " Sed "nos cum dicimus Natura constare administrariq; mundum, non ita dicimus, ut glebam aut fragmentum lapidis, aut aliquid ejusmodi, nulla [al. "nuda] cohærendi natura, sed ut arborem, ut ani-'" mal, in quibus nulla temeritas, sed ordo apparet 4 & artis quædam fimilitudo " De Natur. Deerum, II. xxxil. Et paulo post. "Si meliora funt ea quæ " naturâ, 192

Cap. 4. credunt, Deum esse aliquid eorum, quæ in sensus incurrunt, & præcipue sidera?. Nam hac omnia fubitantia ipforum arquit non effe primum

L. I.

natura, quam illa quæ arte persecta sunt; nec ars efficit quicquam sine ratione; ne natura quidem rationis expers est habenda." Scilicet de Natura, due funt receptissime notiones; vel principium esse extra illud cujus dicitur principium, qua ratione Deus folus est natura; vel principium interius, five infitum, quo modo rotunditas dicitur natura globi, vel elementa natura mundi, vel quemadmodum Cicero aif naturas effe diversas, ... ut alind eque fit natura, alind bevialiud bemini. De Fin. v. q. Unde Philosophis barbare loquentibus alis natura naturans, alia natura naturats dicitur. Mihi quidem videtur naturam naturantem (ut aiunt) five principium istud interius & insitum elle merè ens rationis, & figmentum ex cerebro philosophi oriundum. Huic autem naturæ quiddam tribuere, vel cum STRATONE, qui physicus appellatur, omnem vim divinam in natura sitam esse docere (quæ causas gignendi, augendi, minuendi habeat, sed careat omni sensu ac agura) in Spinozismum protinus abit; cyjus affertores in eam impietatem incidunt, ut si verbis agnoscunt Deum, re tamen omnino tollant. Docent enim omnia effetta effe natura, substantiam nen poffe produci ab alio, in rerum natura non nifi unam fubstantien dari, aliaq; ejusmodi, quæ qui saltem recitat, eadem Opera refellit. SPINOZ. Etb. P. I. CIC. de N. Degr. L. I. Acad Quaft. L. II. E contra vid. CUDWORTH Syft. Intell. Budder Spinoz. ante Spinozam. CLARKH Demonftr. de Deo & ejus Attr. Prop. vii. Qui vero naturam naturatam, five externum quoddam principium. rerum omnium auctorem & conservatorem, pradicant; ii vel figmentum aliquod cerebri pro vero Deo substitume, vel ipsum Deum, qualem volumus, agnoscunt. Sunt, qui fere omnes veterum Philosophorum Sectas intra atheismi limites concluserunt, esti non

primum aliquod, sed ab alio ortum. Nec Cap. 4. minus indigne de Deo sentiunt, qui eum mundi animam dicunt ", Anima enim mundi,

non esse omnes eodem calculo notandos agnescuat. 
"Fundamentum atheismi sceptici est, (inquit Buddeus de atheismo & superstitione, cap. 2. § 10) " non dari 
"certam rerum cognitionem, judiciamq; adeo de 
"omnibus suspendendum esse: Dogmatici generale 
"est, materiam semper susse. Dogmatici generale 
"est, materiam semper sussentiam; Aristotelici, mun"dum prout nunc est semper exstitisse: Stoici, Deum 
"cum materia arctissimo vinculo esse conjunctum: 
"Epicurei & Stratonici, mundum ex atomorum fortu"ito concursu coaluisse: Spinoziani, unam tantum 
"esse substantiam, scil. corpus."

9 Quales. Juerunt apud veteres philosophos, ut plane patet ex hoc Ciceronis loco. "Hanc in stellis "constantiam, hanc tantam tam variis cursibus in omni "externitate convenientiam temporum, non possum intelligere sine mente, ratione, consilio. Que cam in sideribus in esse videamus, non possumus ea ipsa non in Deorum numero reponere." De nat. Deer. II. xxi.

10 Vetus hoc deliramentnm de anima mundi invenisse PLATONIS quibusdam sectatoribus attribuunt alii. Nomine autem issus anima intelligunt universale quoddam principium ratione quadam (haud facilè intelligenda) omnia movens & dirigens; quam sic exponit Borthius De Consol. Philos. L. III.

Tu triplicis mediam naturæ cunsta moventem
Connectens animam per consona membra resolvis z
Quæ cum sesta duos motum glomeravit in orbes
In semet reditura meat,, mentemo; prosundam
Circuitz & smili convertit imagine cælum.

Quorsuni

Cap. 4. di, qualiscunque illa demum sit, partem mundi notat, pars autem rei quomodo ejusdem causa, i.e. prius aliquid esse potuit? quod si autem per animam mundi intelligatur primum illud & invisibile, a quo omnium rerum vis & motus dependet, pro plano vocabulo obscu-

Quorsum & illud Vinerati pertinet Eneid. vi. 724.

Principio calum & terram camposq; liquentes, Lucentema; globum lunæ, Titaniaq; aftra Spiritus intus alit, totofq; infusa per artus Mens agitat molem & magno se corpore miscet.

Fuerunt & apud recentiores Philosophos, qui nelscio quid de plastica Natura (quam & vitale Principium non memo vocavit; Vid GREW in Cosmol.) à mundo materiali diffinguenda fomniarunt, quæ ab anima mundi haud multum distare videtur. Hujus Patronus præcipue nominandus est RAD. CUDWORTHUS in Systemate Intellectuali; quem in hac re atheorum cause haud parum favisse probare aggreditur BABLIUS in continuation des pensees diverses sur les cometes, cui re-Spondit J. CLERICUS in Bibliotheq. Choifie. Tom. 5. Art. 4. CLERICO multum arridere videtur hæc Hypothesis Cudwerthiana; tantum quidem apud eum valuit, ut longius etiam Cunwortho procederet, & verisimile duceret effe medium quoddam inter animam & corpus in homine principium, unde omnes istæ actiones, quas Cudworthus animæ tribuit, proficiscerentur. Me judice, omnia hujusmodi ad occultas qualitates recidunt, & à veræ Philosophiæ imperio protinus proscribi debent.

" Vel animus me vehementer fallit, vel hoc argumentum est petitio principii ; etenim qui mundo zeternitatem attribuunt, hoc ipso causam ejus existentia Quoniam vere, licet varia dentur atheifmi systemata, omnia in co conveniunt, quod materia

rum & figuratum nomen substituitur. Ex Cap. 4. hoc ipso quoque adparet, mundum non esse aternum. Id enim abhorret a natura ejus, quod causam habet. Et qui mundum, æternum asserit, aliquam ejus causam negat, & sic ipsum Deum negat".

۷ĭ.

ab æterno exititit, ideo paulo ponitius hanc rem perscrutemur. Qui zeternitatem mundi tuentur, in duas partes distrahuntur. I. Sunt, qui æternitatem materiæ solummodò tribuunt ex qua mundus constatur, formami ejus Deum habuisse auctorem agnoscentes. Hujus opinionis inventor ANAXAGORAS est habendus; [Dreg. Laert. L. II. n. 6. Plutarch. de Plac. Philof. L. I. c. iii.] Quam fic refello : Quod ab æterno exstis tit, idem est independens, & quod independens est, nequit ab alio mutari, vel ullo modo affici. Sed ex hypothesi mundus formam, motum, &c. recepit à Deo; ergo non est æternus. Q. E. D. Aliter fic. Quod ab æterno exftitit, nequit mutationibus subjici : nam quod mutatur, per modum successionis existit, quoniam mutationes funt successivæ; sed quod succesfivum eft, nequit æternum esse (quoniam dari non potest infinita series. Vid. supra) ergo materia mundi non exflitit ab æterno. Q. E. D. II. Alii volunt & materiam & formam mundi ab æterno exstitiffe; quorum duz funt secta. 1. Ariefotelici volunt mundum ab aterno creari à Deo, i. e. effectum esse cum causå sua cozevum. Q. E. A. 2. Denique hypothesis que omnes alias in absurditate & impietate longe antecellit, docet mundum ab æterno, & à se extitisse iisdem modo & forma, quibus hodiè utitur. [Spino-ZE Op. Poft. P. I. Prop. iii. P. II. Prop. ii. BLOUNT & Orac. Rat. p. 216] Paucas inter infinitas, quibus laborat difficultatibus, attingam. 1. Motus non est essentialis materiæ, ergo nec à se nec sine causa movetipotest; ergo nec ab æterno. 2. Si mundus sit æters

Cap. 4. Mundique zeneri/que Aorem.

IV. TERTIUM est, Deum tum in universum mundum, tum in genus bumanum regimen exercere. Id quod ex admirabili & constanti bumanire- ordine, qui in hoc universo cernitur, liquido adparet12. Quoad effectum autem moralem perinde

> nus, tum datur infinitus numerus annorum, horarum. &c. i. e. infimita feries. Q. E. A. 3. Sunt & rationes physicæ, quæ contra probant; ut diminutio luminis solaris, fluidorum in terra, &c. 4. Gravitas non est essentialis materiæ; ergo à causa externa originem duxit. 5. Denique non ab æterno extitisse hominum genus probatur ab artium progressibus & incultis olim terris, quæ postea habitari cæperunt; sicut cecinit LUCRETIUS, V. 325.

Præterea si nulla suit genitalis origo Terrarum & cæli, semperque æterna fuere, Quo tot facta virûm toties cecidere; nec usquam Æternis famæ monumentis insita florent? Quare etiam quædam nunc artes expoliuntur. Nunc etiam augescunt? nunc addita navigiis sunt Multa, modo organici melicos peperere sonores.

Con. de hac re Stillingfleet Or. Sacr. L. III. c. ii. § 11. PARKER de Deo, Disp. iv. CHEYNE Ph. Princ. c. iv. HALE de Prim. Orig. Hum. Gen. per tot. Aliosque auctores citat. in Quaft. Philos. Cap. ii. Qu. 2. 12 Universum à Deo regi GROTIUS variis argumentis probat. " 1. Quod sit ipse & omniscius & omni-" potens, ita ut non possit non cognoscere ea quæ agun-" tur aut agenda sunt, eaque ipse temperare ac dirigere .º facillime possit. Quod si & illa cognoscit Deus, quidni & curet? 2. Ex conservatione imperiorum. " 3. Ex miraculis." De Veritate Relig. Chr. L. I. \$ 10-13. Sunt autem, qui generalem quandam providentiam agnoscunt, particularem vero tollunt, qualiipsa rerum genera, quæ à Deo conservari illi ipsi auc-

## L.I. De Religione Naturalii

197

perinde est, utrum quis neget, Deum existere, an ab eodem humana curari; cum utrumque omnem religionem plane tollat. Frustra enim metuitur aut colitur, utut in se sit præstantissimus, qui nulla plane nostri cura tangitur,

tores fatentur, non fublistunt in fingulis. Si fingula pereunt abdicata à divina providentia, quidni & pereant ipsa genera? Proculdubio non generatim modo ad totum hoc universum, sed speciatim ad singulas res à Des conditas hæc se providentia extendit; tum quod omnes & singulæ divina providentia indigeant, tum quod in illis divinæ directionis vestigia haud raro conspiciantur. Hoc agnoscunt omnes; exceptis Atheis & Epicureis: Sed de modo ejus (qui captum humanum fortasse superat) inter Philosophos non convenit. Rebus semel creatis haud necessaria videtur perpetua guædam vis, quasi nova indies creatio, ut in effe suo perseverent, quoniam quævis mutatio requirat causam: sed utrum Deus ita omnia ab origine constituerit, ut secundum leges constitutas vel harmoniam quandam præslabilitam (ut aiunt) constanter agant, & effectus, quos ab æterno prænovit & sequi voluit creator juxta ejus beneplacitum, naturali quo am modo producant, (sicut machina quæ semel constituta opificis concursu non indiget) utrum secundas causas constanter dirigat, ut effectus non ex legibus stabilitis, sed ex arbitrio suo edant, nodus est non ita facile solvendus. hanc five illam amplectamur opinionem; hoc faltem admitti debet, Deo non indignum esse, ut immediatam suam directionem aliquando interponat, & tam mentes hominum quam rerum inanimatarum facultates ita dirigat, ut præter expectationem & solitas agendi regulas res evenire possint. Media quidem via in hac re tutissima videtur; nimirum ut & causis ordinariis haud temere discedamus, neque tamen Deum ita iis auffrictum effe credamus, ut nihil unquam extra ordinem causarum naturalium agat. Vid. Leibnitz Essais de 0 2 Theodic.

198

÷

gitur, & nihil boni malique in nos vult aut potest conferre 13.

Denique, imperfetti. enis nibil babere.

V. QUARTUM est, Nullam attributum in Deum cadere, quod aliquam imperfectionem involvat.

Theodic. Wolf. de Syft. Harm. Praftab. SHERLOCK de Provid. WHISTON. Theor. L. IV. c. iv. Sol. 87. JENKIN. de Rel. Cor. Vol. II. p. 218. FIDDES. Theol.

Spec. L. III. P. ii. c. 4.

13 Hanc ob causam Philosophi Epicurum atheismi reum postulabant, quippe qui, divinam providentiam haud agnoscens, verbis reliquerit Deum, re sustulerit. " Sunt philosophi & fuerunt, Similiter CICERO. " qui omnino nullam habere censerent rerum humana-" rum procurationem Deos. Quorum si vera est sen-" tentia, quæ potest esse pietas? Quæ Religio? Quæ " fanctitas?" De Nat. Deor. I. 2. Conf. GROT. de

Jure B. & P. L. II. c. xx. § 46.

14 Hoc in loco nimium brevitatem studet vir doctif-Res gravis est & permagni momenti, ut de divinis persectionibus rite concipiamus; ideoque liceat mihi prolixiore disquisitione hoc argumentum persequi. Perfestum duplici modo dicitur, vel absolute vel fuo genere. Id fuo genere perfectum oft, cui nihil corum deficit, quæ ad fingularem ejus naturam pertinere possint. Mundus est persectus, si nihil huic deficit, quod ejus usui & commoditati inservire potuit : Lex est persecta, quæ subjectis optime convenit. Id vero absolute persectum, quod omnibus quæ bona sant & æstimabilia, fine ullo defectu potitur. In quo sensu Deum esse perfectum probare sic aggredior. 1. Qua in effectis apparent perfectiones, eædem in causa suerint. Homines gaudent persectionibus quibusdam; v. g. potentia, fapientia, bonitate, felicitate, &c. ergo Deus issdem fruitur. 2. Deo competunt hæ persectiones modo infinito; nam fi aliquid finitum est, tum vel quia causa ejus tantum nec plus ei communicavit, vel quia ipsum non amplius capiebat. Sed nec hoc involvat. Cum enim ille omnium rerum causa Cap. 4. sit & origo, absurdum foret, creaturam ipsius aliquam sibi posse perfettionem animo concipere, quæ abs Deo abesset<sup>14</sup>. Imo cum istius perfectio

nec illud in Deum cadere potest. 3. Attributum finia tum nequit competere subjecto infinito, nec infinitum attributum subjecto finito; in Deo unum est attributum infinitum, viz. æternitas (quod supra probatum) ergo cætera attributa funt infinita. 4. Patet ex creatione mundi, ex causis finalibus, ex mirabili rerum ftructurâ & ordine. 5. Idem facilius probatur de fingulis attributis figillatim. Primo, Æternitas eadem operâ demonstratur, atque ipsa existentia; redi igitur ad Not. 2. Hic addemus tantum modum hujusce attributi nobis esse prorsus incognitum. Nequit enim duratio æterna esse successiva, vel tempori consimilis, quoniam contradictionem implicat: a nobis tamen vix concipi potest fine partium successione, quoniam ipsa idea durationis oritur ex successione. Secundo. Ab æternitate sequitur independentia, vel necessaria existentia; nam quod fine principio exstitit, sine causa existere necesse est; ne daretur causa prior prima. Sed existere independenter, necessario, & sine causa idem prorsus sonant ; unde patet, &c. Q. E. D. Tertie, Potentia recte Deo attribuitur, tum quia mundum creavit, tum quia cfeaturis potentiam dedit, ut fupra oftensum est. Hoc verò admisso, omnipotentia probatur ab independentia; nam ubi nulla datur limitationis causa, ibi nullus erit limes. Quarto, Omniscientia iildem mediis demonstratur, ac omnipotentia. Quinto, Probatur immutabilitas ab independentia; nam quavis mutatio requirit causam. Sed nulla causa agit in Deum, nec Deus agit in se; ergo, &c. Sexto,

Attributa meralia demonstrantur à posseriori, vel à causis finalibus. Nimirum, omnia ad hunc finem constituto videntur, ut felicitatem vel commune bonum promoveant, Unde patet creatorem hunc finem consilio

fuo

200

Cap. 4. perfectio infinitis modis exfuperet captuns tantillæ creaturæ, eandem terminis potius negativis quam positivis exprimere par erit. Inde Deo hautquaquam funt tribuenda, quæ finitum aut determinatum quid notant; quia finito majus semper adtribui potest. Et omnis determinatio ac figura terminos ac circumscriptionem involvit. Quin nec dicendus est di**stincte** 

> suo destinasse; & cum finis bonus est, auctorem eius effe bonum necessario sequitur. Posita bonitate Dei. patet infinitam effe; necnon & infinitam juftitiam, veracitatem cæterasque persectiones morales rectè Deo attribui; nam omniscientia, quod optimum est, ostendit, omnipotentia id efficere potest, & voluntas ad idem impellit. Unde colligitur, hisce omnibus simul fump'is, Deum omnibus perfectionibus, tam moralibus quam naturalibus infinito modo gaudere. Q. E. D. 15 Hæc nimis incaute dicta funt, nec cum religione

fincera constare possunt. Perperam quod positivum est, in Idea infiniti omittit, & ei quod negativum eft, tantum inhæret. Qui comprehendi Deum posse negant, non hoc fibi volunt (fi fapiunt) ac fi nulla planè ratione agnosci queat; sed quod humanæ mentis nimis angusti sint limites, quam ut Dei persectiones adaqua. tè & omni modo concipiat. Quis vero hanc ratiocinationem ferat? Cujuscunque rei non datur adæquatus conceptus, illius nulla est Idea, illa non ens. Eodem prorsus argumento, quo hic utitur noster, militarunt athei quidam contra Deum, pamque inter aasuras, quæ neque existunt usquam, neque possunt existere, collocare conati funt. Nulla eft, inquit Hobbe-SIUS, idea neque conceptus, qui orire potest & bac voce IN-FINITUM. Quando dicimus rem aliquimo-effe infinitam, boc tantum fignificamus, non post nos illius rei terminos ac limites concipere, neque aliud concipére præter nostram impotentiam. Phys. P. IV. c. wil. Et alibi : Quanftincte & plane comprehendi aut concipi nostra Cap. 4. imaginatione, vel quacunque facultate animæ nostræ; quia quicquid animo distincte & plene concipere valemus, id finitum est. Neque vero ideo, quia Deum infinitum dicimus, ejus conceptum plenum animo tenemus: cum infinitum proprie non notet aliquid in ipsa re, sed impotentiam in animo nostro s, ac si dicerremus,

do dicimus aliquid effe infinitum, non aliquid in re fignifi. camus, sed impotentiam in animo nostro: tanquam fi diceremus nescire, an & ubi terminetur. De Cive, c. xv. § 14. Quæ quidem sententia à pietate maxime abhorret; cum id nobis persuasum esse velit, quæ de Deo vulgo prædicantur, nihil habere veritatis; nuda enim & mera esse omnia vocabula, quæ nihil præter hoc signiscent. mentes nostras stupore quodam & veneratione perculsas esse. Sed hæc omnia falso nituntur fundamento, & hac voce infinitum rite explicata, funditus corruunt. Quam ad rem distinguere oportet inter infinitatem, quæ de numero, quantitate & ejusmodi prædicatur, atque eam, quæ rebus indivisibilibus attribuitur. Illa est mera negatio limitum; infinitus est numerus, quia semper augeri potest, & ob hanc ipsam rationem dari nequit numerus actu infinitus. ltane vero de divinis attributis definire licet, ea non esse actu infinita? i. e. esse finita? Nam quicquid existit, actu et. Quodcunque quantitatem habet de eo prædicabilem, vel numero mensurari potest, ob hanc ipfam gausam non est verè infinitum. Idem sentit ARISTOTELES OUR ESIV & THEORY OUSEV MEYEDS. Nulla quantitas est infinita. Metaph. L. XIV. c. vii. Id vero infinitum est vere & proprie dictum, cui nihil addi potest : quo modo divina attributa vocantur infinita. Potentia est infinita, cui nihil defieit; vel que ad omnia potentiæ objecta extenditur: & fic de ceteris. Us verbo dicam, infinitas cum Deo attribuitur,

Cap. 4. remus, non capere nos magnitudinem eius efsentiæ. Inde nec recte dicitut, inded partes habeat, aut sit totum aliquid; quia hæc attributa finitorum funt. Neque quod in loco aliquo contineatur; quit hoc innuit fines & terminos magnitudinis. Neque quod moveatur, aut quiescat; utrumque enim supponit esse in Sic nec Deo proprie adtribui possunt, qua doloren aliquem aut passimem notant, Proprie dico: nam ubi salia Deo attributa leguntur, id fit de de mana des, pro effectu, non affectu)

> itur, idem sonat, ac perfettie. Conf. Cudworth. Syft. Intell. Cap. v. Sect. i. § 17. enne Notis doctifimi Mos-HEMII.

> \$6 Modus divinæ essentiæ nobis est prorsus incognitus: Deus ubique præsens est sine extensione; omnia cognoscit fine idearum successione. Nam quod extensum est, nequit cogitare; & quod successivum, haud recte zternum dicitur. Difficilimum quidem est in conceptibus nostris vel extensionem vel succesfionem ab existentia removere; sed cum ex hac parte datur demonstratio, ex illa difficultates tantum ex modis effendi & nostrorum conceptuum impersectione oriundæ, nullus relinquitur dubitandi locus, cuinam parti assentiendum est.

> 17 Sic in facris litteris Deum alicujus facti (v. g. creationis, Genes. vi. 6.) poenituisse dicitur, cum aliud agit, quam prius agebat vel acturus effe videbatur, quia simile quid facit hominibus, quos poenitet. Non revera confilium mutat, (ipse enim est immutabilis) sed ista rerum seu eventuum mutatio in tempore sit juxta immutabile Dei decretum, quo ab zterno fancita & constituta fuerat.

> Cavendum est autem ab istorum errore, qui nullam esse ideam Dei, nullam divinorum attributorum cum

affectu) ut est ira, poenitentia, misericordia . Cap. 4. Item, qua esceptiatem & absentiam alicujus boni notant, ut est adpetitus, spes, concupiscentia, amor cupidinis. Nam hæc involvunt indigentiam, adeoque & impersectionem; cum intelligi non possit, ut quis adpetat, speret, cupiatve, nisi quibus indiget, caretve. Sic & quando Deo tributur intellectus, voluntas, scientia, & actus sensuum, visio, auditio, illa longe sublimiori modo sunt capienda, quam quo nobis insunt. Nam voluntas est adpentitus

cum nostris facultatibus similitudinem docent; sed bonitatem, intellectum, voluntatem, &c. Dei effe toto genere à nostris diversa & discreta, atg; sensu merè anglegice à nobis intelligenda; quæ doctrina (nifi cum grano salis admittatur) nec cum sana religione, nec cum veris scientiæ principiis rectè constare possit. Quid enim magis à ratione alienum esse possit, quam ut affensum præbeamus, cum nihil omnino de vera rei natura intelligatur? Quid magis impossibile, quam at divinas perfectiones (v. g. bonitatem, justitiam, czterasque ejusmodi) admiremur, necnon & nobis in exemplum proponamus, si fint penitus incognitæ, & ab omnibus quas de iis formare possumus notiones. omnino remotæ & diversæ? Itaque ut rectins de hac re judicium feramus, paucis exponam, quæ ad litem dirimendam valere possunt. 1. Ubi non dantur iden. ibi nec rationi nec fidei locus dari possit. 2. Persectio in genere dicta in unoquoque subjecto idem valet. Idea divinarum persectionum oritur ab iis, quas in nobismet ipsis experimur. 4. Persectiones quas Deo attribuimus ejusdem sunt generis, atq; istæ quas homini. Ideam potentize à nostris facultatibus acquirimus, candem Deo competere probamus. 5. Ea folum divipis persectionibus cum humanis intercedit differentia,

Cap. 4. titus rationalis: adpetitus autem præsupponit absentiam, & indigentiam, rei congruentis. Et intellectio ac sensus in hominibus involvit passionem, per objecta in organa corporis, & potentias animæ impressam. Quod est indicium potentiæ ab alio dependentis, & consequenter non persectissimæ. Denique & illud à persectione divina abhorret, si dicantur plures uno Di. Nam præterquam quod admiranda mundi harmonia unum duntaxat ejus mode-

ut hæ finitæ fint, illæ infinitæ: in genere conveniunt, in gradu & modo effendi-differunt. Sic scientia hominum est impersecta, Dei persecta; illi ope idearum, cognoscunt & percipiunt, hic verò modo nobis abscondito. Scientia in abstracto ubique eadem est, sed in diversis subjectis diversa, nunc major nunc minor, nunc hàc nunc illàc modificata. Sunt autem, qui pos Per analogiam saltem de modis divinorum attributorum, & de omnibus mysteriis concipere volunt Eam autem ab omni philosophia exulare malui; quippe ad ideas intellectus minime pertinet, & cum phantasia solâ commercium habet. Res prius intellectas per analogiam faciliùs docemus & in mente concipimus, sed ut ignotæ intelligantur, ne hilum quidem proficit. Qui Deum esse omnipræsentem scit, recte dicit eth omnia audire & videre; quæ quidem non verè & propriè dicta sunt, sed analogicè. Vid. LAW ad King de Orig. Mali, p. 88. Edit. 8vo.

19 Haud tam levi operâ demonstratur unitas. Restè GROTIUS: Dess plures uno non esse, notio non æque est evidens ac Deum existere. De Jure B. & P. L. II. c. xx. § 47. Verisimiliter patet ab harmonia mundi unicum esse Deum: nulla ratio est, quæ plures esse suato, ergo evidentià demonstrativà patet (non dico pluses esse sun posse, sed plures credendos, vel plures

moderatorem arguit, tiam finitus sunc foret Cap. 4. Deus, si plures essent paris potestatis ab ipso non dependentes. Sic ut contradictionem involvat, phura dari infinita19. Quæ cum ita fint, maxime rationi congruum est, circa attributa Dei utcunque exprimenda uti nomibus vel negativis, ut infinitus, incomprehensibilis, immensus, æternus, i. e. principio & fine carens: vel superlativis, ut optimus; maximus, potentissimus, sapientissimus, &c. ve indefinitis,

plures colendos. Unde gentes, quas de Polytheismo reprehendit Apostolus, recte dicuntur inexcusabiles, Rom i. 20. Sunt & rationes quædam scholasticæ a viris doctissimis ad unitatem Dei evincendam allatæ, quibus vero, me judice, plus inest subtilitatis quam certitudinis. Accipe autem quales quales sunt : 1. Quod à se est, fingulare etiam est; fingulare autem non potest cum pluribus communicari. Buddeus de Piet. Philos. § 18. Cui vix dissimile est argumentum GROTII. Deus est necessario, vel per se, necesfariò autem quidque est, non quà in genese consideratur, sed quà actu est: actu autem sunt res singu læ. De Kerit, Rel. Chr. L. I. § 3. 2. Dei nomine fummum perfectissimumq; intelligitur; quare si quis plures vellet admittere Deos, ille admitteret en. tia, quæ & persectissima essent, simul tamen & imperfecta, quia unum careret perfectione alterius. Bub-Deus ubi supra. 3. Si duo essent aut plures Dii liberè agentes & volentes, possent contraria velle; impediretur autem alter ab altero, quo minus quod vellet, efficeret; impediri autem posse, Deo indignum est. Ibid. 4. Deus necessariò existit, que necessitas est simplex & unisormis. Qui duo necessariò existere supponit, 🖦 eo fibimet contradicit, quod cum utrumque independens est, utrumvis fine altero existere supponi potest, & Cap. 4. definitis, ut bonus, justus, creator, rex, dominus, &c. eo sensu ut non tam velimus, quid sit, distincte dicere, quam nostram admirationem & obedientiam qualicunque expressione prositeri; quod est signum animi humilis, & animi honorantis quantum potest ...

Cultus Dei naturalis internus quibus?

VI. PROPOSITIONES practicæ religionis naturalis versantur partim circa internum, partim circa externum cultum Dei. Internus cultus Dei consistit in ejus bonore. Honor autem est opinio alienæ potentiæ, conjunctæ cum bonitate. Debet scilicet animus hominis ex consideratione potentiæ & bonitatis Dei, quantam potest animo venerationem adversus ipsum concipere. Ex quo sluit, ut eundem debeat amare tanquam omnis boni auctorem & datorem; in eum sperare, tanquam abs quo in suturum quoque omnis nostra selicitas dependeat; ejus voluntate adquiescere, tanquam

ex consequenti neutrum necessariò existit. CLARKII demonstratio de Deo & attributis. Prop. 7. De horum argumentorum vi & essicacia nihil dicemus. Si quis ea ad justum examen revocare velit, consulat omnino eruditissimi nostri amici Edmundi Law notas ad King de origine mali lectu dignissimas, necnon & responsum ejus ad J. Jackson in dissertatione de spatio, tempore, &c.

so Similiter Hobbesius. Nomen Dei non usurpatur; ut illum concipiamus, sed ut bonoremus. Leviath. P. I. c. 1. de qua re vid. supra not. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Audi Senecam. "Primus est deorum cultus "deos credere, deinde reddere illis majestatem suam, "reddere bonitatem, sine qua nulla majestas est. Scire "illos

tanquam qui pro sua bonitate omnia optime Cap. 4. faciat, nobifque'det, quæ maxime expediunt; eum timere, tanquam potentissimum, & cujus offensa maximum sit malum conciliare apta; ei denique in omnibus humillime obsequi, tanquam creatori, domino, ac rectori optimo maximo at.

VII. Externus Dei cultus in hisce potissimum Externus consistit, ut homo Deo gratias agat pro tot bo- quibus paranis ab eo acceptis; ut ipsius voluntatem per tibus absolvatur? actiones suas, quantum fieri potest, exprimat, seu ei obtemperet. Ut ejus magnitudinem admiretur, & celebret. Ut preces ad ipsum fundat pro obtinendis bonis & averruncandis malis; preces enim funt signa spei, spes vero bonitatis & potentiæ divinæ agnitio est ... Ut

" illos esse, qui præsident mundo, qui universa vi sua " temperant, qui humani generis tutelam gerunt, inter-" dum curiosi fingulorum." Epist. xcv.

si res tulerit, per solum Deum juret, & jura-

22 Sunt, qui necessitatem cultus externi ex lumine naturali patere posse vel negant vel in dubium vocant. 1mo. Quia Deo non opus est nostris laudibus aut precibus, cui jam satis perspecta fint sensa nostræmentis. 200. Quia wariæ funt methodi, quibus pietatem nostram & venerationem adversus Deum, tanquam Ens supremum, agnoscere & illufrare possumus, & si vitæ bominum fint virtutis normæ conformes, iis non opus est precibus. Hasce verò rationes nihil omnino in hâc causa valere, gravissimis argumentis evinci potest. Etsi enim Deus non indigeat extemis fignis ad animi nostri percipiendos sensus, tamen preces necessariæ videntur tum ad nostri tum ad aliorum hominum commoda. 1. Respectu nostri, preces ere prolatæ magis aptæ funt ad excitandos animi motus; Cap. 4.

mentum religiosissime observer: Hoc enim postulat omniscientia & potentia Dei. Ut de Deo considerate loquatur; id enim est signum timoris; timor autem potentiæ confessio est, Ex quo consequitur, non esse utendum Dei nomine temere & frustra; utrumque enim inconsideratum. Non esse jurandum, ubi non est opus; est enim frustra. Non esse curiose & petulanter disputandum circa naturam & gubernationem Dei: ex hoc enim nihil aliud fequitur, quam ut Deum exigere velimus ad modulum nostræ rationis. Item, ut quidquid Deo præstandum est, in suo genere sit eximum. & honorem exprimere aptum. Item, ut homo Deum non solum secreto, sed & palam & publice in constettu bominum colat. Occultare enim aliquid est, quasi quis eo exercendo erubesceret. Contra publicus cultus non solum de

earum auxilio attentio faciliùs conservatur, & piæ mentis cogitationes meliùs soventur. Quorsum spectat illud Augustini. Nescio quomodo, cum bi motus corporis sieri, nisi motu animi præcedente non possint; iis dem rursus exterius visibiliter saais, ille interior invisibilis, qui eos fecit, augetur. De Cur. pro Mort. cap. 5. Et hinc patet privatarum precum obligatio. Deinde vix concipi in mente potest, eum qui nunquam preces ore essundit rectè de Deo sentire posse. Mens pia naturali quodam motu ad gratiarum actiones impellitur. 2. Respectu bominum aliorum, preces publicæ & supplicationes solennes cum omni apparatu honesto cultûs exterioris perquam utiles & necessariæ videntur. Experientia compertum est, immane quantum exterior pietatis sacies, & religios cultus

de nostra devotione testatur, sed & alios ex- Cap. 4. emplo incitat. Denique ut summo conatu le-ges naturales observet. Nam uti imperium Dei parvi pendere, superat omnes contumelias; ita è contrario omnibus facrificiis est acceptior obedientia.

VIII. ENIMVERO id certum est, effectum. Æternæ hujus Religionis Naturalis, præcise & pro salutiobtipræsenti hominum conditione consideratæ, in-nendæ tra sphæram hujus vitæ terminari; ad æter- baud saffinam autem falutem nanciscendam nequaquam valere. Ratio quippe humana fibi relicta jam ignorat pravitatem, quæ in facultatibus & inclinationibus hominis cernitur, per culpam humanam provenisse, Deique offensam & æternum exitium mereri. Eoque & necessitas salvatoris, ejusque officium & meritum, nec non promissa Dei humano generi facta, & quæ alia inde

cultûs professiones statæ & ordinariæ ad mentem vulgi hominum saltem metu numinis & reverentia percellendam conferre solent : adeo ut nesciam an iis sublatis societas humani generis unà cum omni religione tollatur. Publica pietatis exempla plurimum valent ad excitandum in hominum mentibus religiosam quandam venerationem numinis, quæ societatis vincula firmiori nexu colligant. Conjunctio piurimorum hominum in eâdem mente & voce haud parum conducit, vel ut ira Dei avertatur, vel ut impetrentur beneficia. Quæcunque autem faciunt, vel ad promovendam falutem publicam aut privatam, vel ad avertendam Dei iram, vel ad impetranda beneficia, ea omnia funt inferenda aut adoptanda in religionem naturalem.

23 Non

DE RELIGIONE NATURALI. L. 1

Cap. 4. inde dependent, eandem latent : per quæ fola falutem æternam hominibus provenire, ex divinis literis constat<sup>23</sup>.

Absque Wiligione nullum societatis vinculum.

IX. OPERÆ pretium porro fuerit paulo diftinctius expendisse usum, quem in vita humana religio gignit; ut constet, eam revera esse ultimum & sirmissimum bumanæ societatis vinculum. Nam in libertate naturali, si metum divini numinis removeas, ubi quis propriis viribus sisses suerit, quælibet imbecillioribus pro

23 Non autem in co sensu intra limites hujusce vitæ continetur jus naturale, ut nihil omnino ad futuram spectet. Argumenta sunt varia, quæ plurimum suadent vitâ hac conclusa, nondum expleri omnes partes hujus dramatis: mens humana ab intuitu hodierni ftatfis ad futurum aliquem præsagiendum statim excitatur; & erigitur expectatione earum rerum, quæ secuturæ funt in altera vita, quasi in proxima scena. Si naturam animæ attentius perpendamus, facile patet, reserente Crce-RONE, nibil effe buic admixtum, nibil concretum, nibil copulatum, nibil coagmentatum, nibil duplen. Quod cum ita fit, certe nec secerni, nec dividi, nec discerpi, nec distrabi potest ; nec interire igitur. Tusc. Disp. I. 29. Interire non posse haud tam certò sequitur; probat autem pereunte corpore, non ideo pereundam esse animam, adeoque post mortem superstitem esse posse. Deinde cum Deus fit aqui rectique amantissimus, non erit hujusce mundi otiosus spectator; jus faciendum curabit, nec eandem vel doloris vel felicitatis portionem dignis & indignis impertiet; sed bene & male merentibus suam unicuique debitam. Enim vero fatendum est neminem mortalium persectam obedientiam præstitisse, nec si propriè dictum est, præmia mereri posse: unde demonstrari nequit quenquam præmia aliquando pro certo consecuturum fore; attamen cum bona fortunæ & felicitas hujusce vitæ virtuti & sapientiæ non semper adpro lubitu inferet, ac honestatem, pullorem, Cap. 4. sidem, inter inania vocabula reputabit, nec ad recte faciendum aliter, quam sensu propriæ imbecillitatis adigetur 4. Porro, religione remota, civitatum sismitas intrinseca semper in incerto foret; ac ad cives in officio continendos hautquidquam sufficeret metus temporalis pœnæ, sides superioribus data, ejusque servandæ gloria, & gratitudo, quod ope summi imperii a miseriis status naturalis desendan-

hæreant & pessime merentibus interdum optime fit, hanc, inæqualitatem ferre nequit Deus, sed aliquando alium ab alio discernet : ita ut diversa sit rerum distributio in statu futuro ab ea, quæ hodie obtinet. Et quo quisque est persectior, & Deo proximior indole & natura, eo erit altior & beatior, vel faltem eo minorem pænam sortietur, Concesso enim (quod quidem salva Dei justitia negari non potest) religionem naturalem per se & sine piaculo quodam peccati, ad salutem atternam non sufficere: Attamen rationibus maxime probabilibus, & que fidem facile suadere possint, stabilitur hac veritas; iis, qui pro modulo humanæ infirming is virtutem in hac vita colant, aliquando melius fore, quam profanis & impiis, qui Deum averfantur, & quicquid bonum & honestum est, repudient & abhorrent. Unde consequentissimum est, ut jus naturale non intra sphæram hujus vitæ terminetur, & lumen rationis dictitet actiones hominum ad vitam futuram spectare debere. Sublato autem statu futuro, una tolluntur legis naturalis sanctiones, adeoque ipsa obligandi vis. Vid. Buanar de Statu Mortuorum. CHAUVIN de Relig. Nat. L. I. cap. viii.

4 Quastio sepe versatur, utrum societas cum athesimo constare possit? Partem assirmativam tuentur Machiavellius, Hobersius, Tolandus, & Balius, quorum rationes vix opera est pretium ad exament Cap. 4.

tur. Tunc enim revera locum haberet, Qui mori scit, cogi nescit 33: quippe, cum Deum non metuentibus nihil magis quam mors metui possit, luic contemnendæ qui sufficeret, in imperantes quævis tentare posset. Ut autem id vellet, vix causa defutura foret; puta ut declinaret incommoda, quæ sibi ab alterius imperio videntur incumbere; aut ut ipse potiretur commodis, quæ imperii possessorem comitantur. Præsertim cum facile judicare possit, jure se id facere; vel quod qui in præfens rerum potitur, prave remp. videatur gerere; vel quod ipse longe melius imperaturum sese speret. Occasio autem ad talia tentanda facile offerri posset, rege vitam suam non satis caute circumsepiente (& quis tali rerun flatu custodes ipses custodier 26 ?) vel multis conspirantibus, vel bello externo ingruenti adscitis in partes hostibus. Præterea cives ad injurias mutuo inferendas futuri essent pronisfimi. Cum enim in foro civili pronuncienz secundum acta & probata; omnia scelera & flagitia,

examen revocare. 1. Quia nulla unquam gens competta fuit, que Deum non agnosceret: nisi cui rusto & boni mores, inducta feritate, plane fordesent. Unde vel nihil, vel quod contra hos facit, ab exchapis colligi potest. 2. Quia omnes uno bre l'attentur, resi, gione sublata, humanam societatem non tam simio & stabili pede stare posse. Quod ipsi verbatic & verte religionis hostes agnovisse videntur; cum sin errorem quodammodo contrarium dilabantur, in co, quod resignorem, quam leges civiles constitutut di ratum faci-unt, diligenter colendam este de succidenta docent, salia.

flagitia, ex quibus lucrum provenire aptum Cap. 4. est, si occulte patrari & sine arbitris possent, pro dexteritate ingenii, in qua placere fibi quis posset, haberentur. Nemo quoque opera misericordiæ aut amicitiæ foret exerciturus, nisi gloriæ aut emolumenti explorata spe. Ex quo & illud consequeretur, ut dum nemo in alterius fide, remotis pœnis divinis, folidam fiduciam collocare posset, singuli perpetuo metu & fuspicionibus anxii viverent, ne ab aliis deciperentur, aut læderentur. Sed & tam imperantes quam subjecti parum proclives suturi effent ad præclara & gloriofa opera patranda. Nam imperantes, nullo conscientia vinculo constricti, omnia munia, ipsamque justitiam venalia essent habituri, & in omnibus privatum commodum quæsituri, cum oppressione civium: a quorum rébellione uti fibi semper metuerent, ita suam salutem unice in eo positam intelligerent, ut istos quam maxime enerves redderent. Cives contra, oppressionem imperantium formidantes, nunquam non circum-

fit an vera nifril morantes. Hoc modo MACHIAVELL.

"In id diligenter incumbere debent, quicunque Reip.

"aut regno alicui imperant, ut ejus religionis quam ipfi

"colunt & venerantur, fundamenta farta tectaque con
fervent: quâ quidem rè cives suos pios devotosqué

"efficient, & aptos ad concordiam colendam." De Re
jub. L. I. cap. xii.

<sup>35</sup> SENEC. Hereul. Fur. v. 425.

Pone feram, cobibé, sed quis custodiet ipsos Custades Juvan. San. vi. 346.

Cap. 4. specturi forent occasiones rebellandi: nec minus tamen ipsi inter se diffisuri, seque mutuo formidaturi erunt. Quin & conjuges, oborta vel levi querela, se invicem essent suspicaturi ne veneno, aut alio clandestino modo necarentur. Par periculum a familia immineret.

<sup>27</sup> Omisit auctor, quod in hac re præcipuum est, sine side in Deum nihil valere juramenta, & sine juramentis nullum esse side veritatis vinculum. Testem habemus Ciceronem. "Utiles autem esse opiniones has, quis neget cum intelligat, quam multa sirmentur jurejurando, quantæ salutis sint sæderum religiones? Quam multos divini supplicii metus à scelere revocarit? Quamque sancta sit societas civium inter sipsos, diis immortalibus interpositis, tum judicibus, sum ressibus?" De Leg. II. vii.

of ipfos, diis immortalibus interpositis, tum judicibus, " tum testibus?" De Leg. II. vii. 28 Eadem argumenta, quæ religionem cum utilitate civitatum amicè conspirare probant, à fortiori concordiam Christianæ Doctrinæ cum vera politica demonffrant. Audi de hoc argumento ipsum Pupendorf. " Hac in parte amice conspirat religio Christiana, dumque ista optimam habitudinem civitatum valde " deformantia solis suis artibus tollere nequit, ant er gravioribus velut districta negligit, emendare & ex " fundamento curare, quantum humana pravitas in " hac mortalitate corrigi idonea est, laborat. Nam " primo, Religionem Christianam divina quædam " comitatur gratia apud illos, qui non nomine folo " eam profitentur; per quam animi ita imbuuntur, " ut deinceps ad officium suum faciendum incumbant, " non respectu pænæ aut emolumenti temporalis, sed " ex amore & reverentia erga Deum, & ut eidem ob-" sequium suum approbent. Deinde religionis Chris-" tianæ decretis non satisfecit, qui externis tantum & " crassioribus vitiis sese abstinuit, sed illa quam " maxime internam cordis puritatem, affectuumque ." & cupidinum compositos motus requirit. Nec illi " aliquod Cum enim sine religione nulla quoque sutura Cap. 4. foret conscientia, non facile esset occulta ejus modi scelera deprehendere 37; quippe quæ plerumque per inquietudinem conscientiæ. & terrores, in exteriora indicia erumpentes, prodantur 28. Unde adparet, quantopere intersit generis

" aliquod minutum aut contemnendum peccatum vi-" detur, sed etiam de otioso verbo apud tribunal di-" vinum rationem reddendam docet. Neque illi " satisfecit, qui alterum non læsit aut contractus " explevit; sed beneficentia quoque, humanitas, " misericordia quantum in cujusque viribus exercenda " injungitur, etiam ubi nulla recuperandi fpes ai ride: " Neque illi sufficit vanis litibus alteri molestiam non, s' facessere; sed & ad injurias condonandas, ad res' mittendum aliquid de summo jure pronos esse eadem " jubet. Nec alteri sua eripuisse, aut per alterius " ftragem ad honores graffatum non fuiffe fatis eft: " sed etiam per innoxía media ayaritiæ aut ambitioni " litasse inter vetita habetur. Denique Christiani ho-" minis officium nequidquam implevisse judicatur, qui " utcunque vitæ suæ innocentiam civili judici adpro-" bare potuit, & si non caste tamen caute agere, sua-" que facinora dextre negare & obtegere calluit; qui-" que adeo probitatis sue hoc palmarium habet argu-" mentum, hujus vel illius facinoris me nemo legiti-" me convicerit. Sed ex scitis Christianæ religionis "Deus etiam arcana pectoris arbitratur." Et fic deinceps. Differtat. Academ. de Concordia veræ Polit. sum Relig. Christ. p. 557. Selet autem à nonnullis disputari, Christianæ religionis dogmata nequaquam cum bello gerendo constare posse, vel saltem huic plurimum officere. Tangit hanc rem MACHIAV. Difc. ad Liv. L. II. c. ii. Et Christianam doctrinam omnino inutilem & noxiam esse militantibus (utcunque sit justa causa belli) probare aggreditur Mandevill. in

Cap. 4. generis humani, atheismo omnes vias, ne invalescar, præcludere; simulque quanta vecordia eos agitet, qui ad opinionem prudentiæ politicæ conciliandam facere autumant, si in impietatem proclives videantur.

CAP.

Dialog. de Ufu Chr. Rel. in belle. Eandem partem tuetur Bælius. Reflec. de Comet. Utrum bellum fit Christianis licitum necne, non hujus est loci disqui. rere: Vid. nos infra ad Lib. II. cap. xvi. & GROT. De Jure B. & P. L. I. cap. ii. Virtutes autem, quas nobis commendat Christus, verz fortitudini & bellica virtuti non solum non adversantur, sed revera inserviunt & promovent: quod fatis probavit noster in libro supra laudato. " Quanquam si omnes homines religi-" onem Christianam amplecterentur & secundum ejus " præcepta exacte vitam instituerent, vix ullus bello "locus fore videatur; tamen cum magna generis hu-" mani pars eandem non profiteatur, & inter eos qui " verbo se Christianos jactant, non pauci habendi & "dominandi libidine in bella injusta rapiantur; fas " sane erit veris Christianis istorum injustam vim à vi-" tâ, libertate fortunisque suis propulsare/ Ipsa vir-" tus patientis legitimam sui desensionem, & jurium " fuorum affertionem nequ quam excludit. Incon-" sulta autem & cæco impetu ruens serocia bellis ut " plurimum exitiosa est; nedum ut vera politica civium animos ea imbuendos censeat. Nam modelio & composito animo qui sunt, non minus strenuè pugnare possunt, ubi res poscit, quam seroces, & peri-" culorum propter ipla pericula cupidi. Denique & " in hoc fortitudinem militarem insigniter promovet " religio Christiana, quod ea de immortalitate anima " & piorum post hanc vitam felicitate securos nos " reddit; sic ut justa causa bellanti co minus jactura hujus vitæ metuenda sit, quod per eam ad meliorem s conditionem transferatur. Ad quod illustrandum ! fasere potest, qued persuasionem immortalitatis & " metem

## CAP. V.

## DE OFFICIO HOMINIS ERGA SEIPSUM.

I. UANQUAM hominem amor sui Officia cirpenitus infixus subigat, solicitam sui ca se baud
curam agere, suaque commoda omnibus mo-mini injundis procurare, sic ut hoc intuitu aliquam o-sa.
bligationem comminisci supervacuum videa- L. ii. c. 4,
tur ; alio tamen respectu homo urique cer- 1.

In ferrum mens prona viris, animæque capaces Mortis, & ignavum redituræ parcere vitæ.

Caspa de Bell. Gall. L. vi. de Druidibus loquens: Imprimis boc volunt persuadere, non interire animas, sed ab aliss post mortem transfire ad alios: atque boc maxime ad virtutem excitari putant, mesu mortis neglesso. Ibid. p. 556.

Conf. De Jure Nat. & Gent. L. II. c. iv. § 3. Exis Scand. § 6. p. J. Spicifeg. Control. § 16. p. 359. Exam. Dodr. § 2. Qu. 316.

Licet autem homo magno impetu ad fui conservationem feratur, obligatione tamen opus suerir, tum quia aliquando eum cupido se destruendi incedere potest, tum quia homines ut plusimum mediis, quibus se conservare possunt, aliter utuntur, ac iis uti debent. Bupper Phil. Prad. c. iv. § 3.

<sup>2</sup> Nemo

<sup>&</sup>quot; metemsychaleôs populis Celticis quondam metum mortis dempsific air Lucanus. Lib. I. 460.

Cap. 5. ta quædam circa seipsum observare tenetur.

Cum enim non sibi soli sit natus homo, sed ideo tam eximiis dotibus a Greatore sit ornatus, ut psius gloriam celebret, & idoneum societatis humanæ membrum existat; inde ita sese componere homo tenetur; ut ne dona Creatoris incultu perire patiatur, & ad societatem humanam aliquid pro virili conferat. Sic etsi sua cuique ruditas maximo sit probro

g. Anie

Nemo fibi obligari potest; nam cum idem esset obligatus & obligans, obligans autem obligatum possiti liberare, frustra esset sibi obligari, qui liberare seipsum potest arbitratu suo, & qui hoc potest, jam actu liber est Hobbes de Cive, C. vi. § 14. Attamen homo erga seipsum obligari potest, ut alius sit auctor obligationis simpliciter constituta, ipse vero ejus subjectum & objectum. Sic cum ex omnium sapientum consensu Creator O. M. hominem condiderit, ut ipsi inserviat, excultisque bonis ab ipso sibi concessis ejusdem gloriam redderet illustriorem; cumque socialitas, ad quam homo conditus est, exerceri commode & servari nequeat: ni quilibet seipsum, quantum in se, excolat & servet: adparet abjectà planè sui curà hominem non sibi quidem, sed Deo creatori, sed generi humano facere injuriam.

J Loco corum, que sequenteur usque ad sinem hujusce commatis, Editio Ottonis sex sectiones exhibet de animo, & que ad illius culturam idonea sunt: quas supplevit quidam nomine Weberus. Proculdublo que alterum agnoscunt auctorem, locum in ipsius Pv. yendorfii textu habere non debent. Sed cum lectu digna sint, & non nist consentiente ipso auctore (teste Stollio, in Introduct. ad Hist. Liter. p. 769) addita suerint; noluimus lectorem iis omnino carere, ideoque hic commentarii vice apponi curavimus. Sunt autem, que sequentur.

& damno, recte tamen a magistro vapulat dis- Cap. 5. cipulus, si, quarum capax erat, artes addis- cere negligat.

II. Porro cum homo constet duabus par Primum tibus. Anima & Corpore, quarum illa rectoris, corum spechoc ministri aut instrumenti vicem subit; sic tat animi ut animi imperio, corporis servicio magis c. iv. § 4, utamur; utriusque quidem cura, sed illius ta-13. men præcipue, agenda. Et 3 Animus quidem

ante

1. Animum quidem quod attinet, ejus cultura huc potifimum redit, ut recte sele habeant sententiae de rebus quæ ad officium hominis respiciunt, ac ut rite formetur judicium ac æstimatio circa res, quæ adpetitum stimulare solent; ut motus animi ad normam sanæ rationis revocentur, ac temperentur; honestis artibus atque scientiis opera detur, & yerbo: ut ad vitam socialem formetur animus, officiique honesti sensua amore imbuatur.

2. Inter sententias igitur, quas imbibisse omnem hominem oportet, princeps ea est, ut ea de Des creatore & conservatore hujus universi sciat teneatque, quæ præcedenti capite tradita fuerunt. In hac enim persuasione non solum præcipuum hominis officium vertitur, sed etiam ea sirmamentum est omnis-probitatis adversus alios homines exercendæ, & fundamentum illius adquiescentæ, qua hominum animi intrinsece perfunduntur. Hæc uti nemo negabit, ita, quæ his repugnant, opiniones solicite excludendæ sunt. Nec solum hic intelligimus Atheismum & Epicureismum, sed alios quoque opiniones bonis moribus & societati humanæ exitiosas & indolem actionum humanarum plane evertentes, quas inter est illa de Fato Stoico, de siderum positu actionibus & eventibus humanis indispensabilem necessitatem adferente, unde homines non nist instrumenta actionum suarum redduntur, quas libere modeCap. 5. ante omnia ad commode tolerandam vitam focialem est formandus, officiique & honesti fensu

rari penes ipsos non sit. Cognatum huic dogma est, quod consecutiones causarum & effectuum, seu illa veluccatena rerum, à creatore constituta, tam immobi-. lem habet legem, ut Deus circa eandem, ne in particularibus quidem casibus, libertatis sibi quid reservaverit. Perniciosa quoque est persuasio, quod Numen peceata hominum velut nundinetur, & ea redimi patiatur pecunia aliifque myneribus, inanibus quibuidam ritibus, aut conceptis verborum formulis, citra emendationem vitz. Item quod Numen capiatar ejulmodi inventis hominum, adsumptisque witz institutis, que ad fécieratem humanam & civilem ad sanz rationis & legis naturalis dictamen attemperatam non quadrant. Mala quoque est illa persuasio, quasi homini folum pie-Tatis exercitium erga Deum sufficeret, eitra respectum ad probitatem & officia erga homines exercenda: aut posse hominem non folum pro se suo offic e adversu; Deum satisfacere, sed & ipsi superesse poste, quod in alios transfundat. Item, dexteritati & nequitiz fcelerum eum indulgere, & quædam peccata habere velut focularia. Ac denique Deo placere preces, ut alii homines immerito malo mattentur, quo ipfis lucri aperiatur occasio.

3. Post hise cuique cultura animi circa hoc potissimum occupatur, ut sipsum, suamque naturam probe exploret & nosse discat. Ex hac enim cognitione sui spsus rite suscepta homo deducitur ad cognitionem sua conditionis ac muneris, dum primo animadvertit, se non à se ipso extitisse, sed sublimiori principio origines suas debere: se nobilioribus facultatibus dotatum, quam, que circa se prospicit, bruta; se denique non solum nec sibi soli natum, sed partem esse generis humani. Ex qua notitia concludit, se imperio divino subjectum, ac pro captu donorum sibi concessorum & Deo & societati humanæ obligatum esse; & quidem intellutura lumine ideo donatum, ut eo recte utatur, certum, possi-

fenfu & amore imbuendus. Tum pro cujul Cap. 5. que capacitate & fortuna aliquid addifeedum.

ne

possibilem & licitum sinem sibi proponendo, & tum actiones suas, tum alia media ad eum recte attemperando; cui conjunctum, ut quia verum & rectum somper unisorme eft, de similibus semper similiter judicet, fibique, postquam recte judicaverit, semper Valuntatem autem & adpetitum ita compesrenda effe, ut rechum judicium non præcurrant, sed sobsequantur, nec pjustem decretis oblucientur. Deinde se probe cognito, homo deprehendit suam potentiam finitam, certolque habere limites, adeoque plurima effe, que dirigere, aut quibus oblistere nulla ratione queat ; aliqua non quidem absolute supra ipsius potentiam effe, fed que tamen intercurfu & oppositione aliarum potentiarum intercipi possint ; quædam denique ejus potentize non aliter cedere, quam fi eadem dexteritate fulciatur. Et quum videat, nibil tantopere în îpfius potestate constitutum, quam liberum arbitrium, efusque potentia, quatenus circa proprias hominis actiones eliciendas diffunditur; inde in id præcipue incumbendum fibi judicat, ut his suis facultatibus bene & ad præscriptum rationis recte utatur. Hoc quippe illud eft, ex quo cujusque intrinseca præstantia & probitas est metienda, · Denique de cæteris, que extra nos pasita funt, ita censet jut fi vires ipfius non excedant, ad finem ejus faciant: & digna fint, propter quæ labor sumatur, circa ea laboret, & propositum quidem recte formatum urgeat, nec tamen etiam contra torrentem nitatur, Et quia homo, in quantum folo rationis lumine regitur, in his terris ad aliam felicitatem adspirare nequit, quam qua ex prudente facultatum suarum regimine nascitur, & ex Subsidiis à divina providentia ordinatis, hine come velut alem nihil committendum existimat. Et quom futuros eventus penes hominem non sit dirigere, iique sæpe præter spem nostram cadant ; inde nec præsentibus nimis secure confidendum, nec fatura supervaeua anxietate

Cap. 5. ne quis inutile terræ pondus fit, fibi gravis, aliis molestus. Sed & tempestive eligendum honestum

anxietate & cura przecipienda, fed ob eandem causam secundis rebus insolentiam, adversis desperationem procul habendam statuit.

4. Sunt quoque que adpetitum humanum præcipue stimplare solent, quibus ut homo justum pretium ponere sciat, pars quoque hujus cultura est necessaria. In his autem ut opinio profiantio & excellentiz, unde honor & gloria apud alios progignitur; splendidiffima, & que erectioris indolis homines precipue folicitare idonea est: ita circa hanc sit formandus animus ut omnium maxime existimationem simplicem sen opinionem boni viri acquirere & conservare etiam adversus calumnias laboret. Intenfiva autem existimatie, honor & gloria eatenus adpetenda, quatenus ex præclaris & ad bonum societatia humanze spectantibus factis redundant: & sedulo cavendum, ne animus arrogantia & infolentia infletur. Ubi occasio, qua præstantiam suam exserat. deficit, id æquo animo ferat, & quia penes nos non est fortunam pro lubitu fabricare, meliora citra ægritudi. nem expectet, quum hoc casu nihil sit, quod ei possit exprobrari. Inter stultissima autem merito habetur. de eo velle gloriari, quod inane est, aut per malas artes ad famam & honores graffari. Opes etjam & re-.. rum extrinsecarum copia plerumque hominum mentes afficere solent. Et indiget quidem iis homo, non solum ad sui conservationem, sed & aliis inde prospicere inter officia est. At quia indigentia nostra non est infinita, nec natura definit esse secunda in iis producendis. & a morientibus omnia relinquenda sunt ; inde rationis est, tum in parandis, tum in possidendis & erogandis iis modum tenere, ne læsa honestate eas corradamus, aut avaritia prodigalitateve peccemus, aut denique vitiorum fomenta faciamus. Et quia variis cafibus perire possunt, ita animus adsuefaciendus, ut, si fore ferat, iis amissis non velit concidere.

5 Magnam

honestum vitæ genus, prout impulsus genii, Cap. 5. corporis atque ingenii habilitas, natalium conditio,

5. Magnam quoque vim movendi animos hominum habent volaptates, quas fi quis innocentes modice degustet, id crimen non habet. Nam quemadmodum dolor ad destructionem corporis tendit & non necessarius fugiendus est; ita delectatio corpus zeque ac animum reficit, nee repugnat rationi eam adpetere. Modo caveatur, ne immoderato ejus ufu homo enervetur. corporis juxta ac animi vigor supprimatur, opes melius erogandæ diffipentur, aut alias cum delicto conjuncta periculum, damnum, dedecus & dolorem ea post se trahat. Tandem & circa id sollicite animo cura est adhibenda, ut motus suos & affedus in potestate habeat, quorum plerique non solum valetudinem corporis & vigorem animi vehementer profligant; sed & judicium intellectus velut obnubilant. & in devia ab officio declinant, sic ut frigus affectuum sit velut naturale principium prudentise & probitatis inter homines. Lætitia in se naturæ quidem cumprimis congruit, sed cavendum, ne intempestive, aut ex causis non idoneis, se exserat. Tristitia animum corpusque velut carie quadam exedit; igitur ea, quantum potest, exterminanda, nisi quatenus inter officia humanitatis habetur, calamitatem aut mortem aliorum lugere, aut quatenus pœnitentia ob prava facinora exprimenda requiritur. Interdum ea ex metu imminentis mali oritur; verum, quia hoc animo sumto & circumspectione prudenti sæpe averti potest, inde quantum pote, procul ista formido pellenda. Amer humane naturæ amicus affectus, sed qui ratione hactenus temperandus est, ut in objectum dignum & licitum feratur. Odium insestus affectus tam habenti, quam illis, in quos fertur.' Ergo id, quantum potest, restinguendum, &, si quis omnino dignus occurrat, quem aversemur, ne tamen ideo nobis ipsis ægritudinem conciliemus. Invidia deformis plane affectus, dum invidus propriis moribus, ficut rubigine ferrum, conficiCap. fi ditio, fortuna bona, parentum auctoritas, imperantium civilium justa, occasio, aut necessisas ferunt4.

corporis c. iv. § 14.

Prezimen. III. Cust autent animus fulturis Corporis sustineatur, inde vires ejus congruentibus alifervandas. meneis ac laboribus erunt firmandæ & confervande, nec intemperantia cibi potufque, intempeltivo ac non necessario labore, aliave ratione affligendæ!. Quo nomine vitanda ingluvies, ebrieras, immodica Venus, & fimilia. Cum etiam inordinati & vehementes affectus non folum ad perturbandam societatem stimulos moveant, fed & ipsi homini plurimum noeeant; inde danda opera, ut quis affectus fuos,

> tur. Spes lenior quantumvis, ita tamen temperanda, ne dum vana, incerta ac super vires posita complectitur, animus sese gratis fatiget. Ira violentissimus juxta ac perniciosissimus, cui omni studio reluctandum; quæ & ipsam fortitudinem ac in periculis constantiam velut occaecat & præcipitat. Huie congrua est libide windica, quæ quatenus excedit legitimam & moderatam defensionem, & suorum jurium affertionem, plane in vitio eft.

<sup>6</sup> Datur præterea peculiaris animi cultura in variarum rerum artium & disciplinarum notitia confiftent, quæ licet non quibusvis adeo necessaria sit, ad officium hominis rite obeundum; nemo tamen in dubium vocabit, quin neceffitatibus & commoditatibus humanz vitæ apprime fint utiles. Igitur, ne inutile terræ pondus fit, fibi inutilis, aliis molestus, quisque eas capelfat. Et quidem tempestive eligat honestum vitæ genus, prout impulsus genii, corporis atque ingenii habilitas, natalium cognitio, fortunæ bona, parentum auctorisas, imperantium civilium justa, occasio aut necessitas ferunt. WEBBRUS

fuos, quantum fieri poteit, compescat. Et Cap. 3. quia multa pericula repelli possumt, ubi animose iis obviam eatur; mollities animi ejicienda, idemque contra periculorum terrores obsirmandus.

IV. Qu'i a autem nemo sibi ipsi vitam de- Quid juris dit, sed illa pro Dei benesicio est habenda somini in adparet quoque homini nequaquam compe-vitam? tere potestatem in propriam vitam hactenus, c.iv. § 194 ut eandem pro lubitu possit abrumpere; sed exspectandum utique esse, quoad quis evocetur ab eo, qui nos in hacce statione collocavit se Equidem id utique recte fieri posse videtur; cum homo possit & debeat sua opera aliis

<sup>+</sup> Super hoc argumento dignissima lectu est cel. Buddel exercitatio juris naturalis de cultură Ingenii in Selectis Juris Nat. & Gent. Halæ Sax. 1717.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Peccant efiam contra hæc officia qui curam corporis planè abjiciunt, & vel avaritiå inducti fuum defraudant genium, vel fuperstitione abrepti corpora pænis volantariis subjiciunt & mutilant.

Swieidium ipsi Philosophi illicitum existimabant. Cic. Tusc. Disp. i. 30. Vetat dominans ille in nobis Deus injussu binc nos suo demigrare. Et Senec. Epist. 70. Invenies etiam professos sapientiam, qui vim afferendam vitæ suæ negent, & nesas judicent ipsum interemptorem sui sieri; expectandum esse exitum quem natura decrevit. Ex hâc sententia Virgilius de iis, qui sibimahus attulerant, En. vi. 437.

Nunc & paupariem, & duros perferre labores!
Et Lucart. iii. 984.
Visagus mancipis nulli datur, omnibus ufu.

Cap. 5. aliis inservire, & vero certum genus laborum. aut corum intensio, vires hominis ita atterati ut senium vitæque terminus maturius ingruat, quam si quis molliter ætatem exigisset; ut quis eligat probabilem occasionem brevioris vitæ, quo talenti fui usum aliis eo largius dispenset. Sed & cum sæpe multorum vita servari nequeat, nisi pro iis alii probabili sese vitæ periculo exponant; per imperantem legitimum posset civi sub comminatione gravissimarum pœnarum injungi, ne ejusmodi periculum fuga declinet. Imo et ultro tale periculum fubire licebit, modo graviores causa non retrahant, & spes sit is thoc in alionum falutem cessurum, & hi digni sint, qui tam chare redimantur. Nam id stolidum suerit; alteri perituro frustra sese comitem addere aut egregium virum pro nauci homine mortem oppetere. De cætero tamen per legent naturæ hautquidquam præcipi videtur, ut quivis cujusvis alterius vitam suæ vitæ præserat ; sed cæreris paribus sibi quisque proximus esse permittitur. Ast vero, qui vel tædio molestiarum.

Sed Stoicorum dogma fuit res adversas justam esse causam, quare homines sibi necem consciscere possunt.
Horum autem de spontanea morte decreta, quibus paruit Cato, videss apud Lipsrum Manud. ad Phil.
Stoic. L. III. Diss. xxli. Conf. Grot. L. II. e. 19.

<sup>7</sup> Non stolidum tantum, sed & injustum hoc suerit, quemadmodum etiam jus naturæ non solum permittis, ut, cæteris paribus, quisque sibi ipsi proximus sit, sed id etiam jubet. Cum alio igitur vel pro alio velle perire, régulariter justa exceptio non est. Titus.

fliarum, quæ vitam humanam continunter Gap. 5. comitantur; vel indignatione malorum quæ humanae ipfos focietati erubefcendos non-erans redditura; vel metu dolorum, queis fortiter toleratis examplo luo prodeffe aliis poterant?; vel per vanam jectantium fidei aut fortinulinis, vitam ultro abrumpunt or projecium i unique in legem aatuulem percare funt cenfendi.

V. CARRERUME quia sapenumero conser-Defenso vatio fui, quam & teneprimus affectus, & ra fui licita tio homini commendate trum praccepto de so- um altericialitate collidi viderar; dum nempe falus no- 213 fira ab, alio homine in periculum conjicitur, c. v. 5 is fic ut aut bobis fit peterndum vel grave incommoduat Subeunditmy sut alter cum lassione propulfandun viigitur quali eum moderamina defensio mostri contra alias bomines sit temperanda, jam tradendum. Instituitur igitur defensio mostri vel fine lasione ejus abs quo mahun nobis imminebat; dum efficimus, ur ci anceps aut formidolosa nostri invasio videatur: vel cum istius lasione aut pernicie. Prior modus quin sit licitus, omnique peccato vacet, dubium non habet.

AL

Sie virgines contra jus naturale peccant, que more tem fibi consciscunt, ut stuprum evitent.

Sie MART: L. XI. Epigr. lvii.

Rebus in universis facile est contemnère vitam, Fortiter ille facil, qui miser esse potest.

de Cicarour de hac re auscultemus: "Est hace un feripte, sed nou seripte, sed nata lex, quam non didicimus, sed cepimen, legimes, verum ex natura ipsa arripulmus; de quam non docti sed face

TO VERTEIN WERD Litte politicisin effection Respulse mover posts, and parein jacturan Quin & Mescur facere gentis humanum occito invaeum lafie. Biel, quaire li de pereaifi ; de qued unique ne invafe- percentes fit tribi limilis, quituff ad coloni den wham foolen antimer, to get the analysis ris : c. 5. \$2. pages guriden wideman's paners wielenes defented, quant A vel fuguin and plant, well to pain pu cienter invaller president. Weran Net hoc defen fron is genub lautipied quath fleitfat efficituty. Nime ut adverfim aliquem: parifice de ambe agum, requirieur; ut iple le talent cego au pritibust, qui sjalingdi officiona ene recipent identis fit. Et quis focializatio legitad falui sem mortulium spectacy idea signidami entic est fuciench interpretation pass Angaltania Sau rent hon pellundes Inde abl her comb meo imminet, tivita est test, que mann me for hitem prodere jubent, ut alterias straffeis last pune graffari quest. Ex qui ex tali veessions

ti, non instituts sed imbuti sumus; ut si vita nosma in aliquas insidias, si in vim, in tela aut latronum dut inimicorum incidisset, omnis honesta ratio esset expediendæ salutis." Pro. Milon. c. iv.

11 Conf. Grot. de Jure B. & P. L. II. c. i.

the section of the section of the

odio psalėgai fi juri materali, tanton daguntumin evangelico, congenenti videnis. Hoc shodo Gebrius; esti di perioslam imminent accipiendes slapsi, sut somali fimilis, hair quoque jus este id ardendi com strunde inimici, sont qui patant. Ego, si mera jus-

imputet, dus milit illiane necessitatem impositi. Asis quippe osimia bona, que natura aut indistria nobis pepelli, sindra forent concessa, si litteri injuste sia invidenti vim non licere opposiere; a ut parati præda improbis exposis totent plobi, siquidem hi instrumentation deberent vim apposiere. Sicut vio lentam sur defensionem plane proferibere, exitto generi situano si sustantimi.

titla explettix respiciatur, non dissentio. Quantiquam enim insiqualia sunt mors de alapa; tamen en qui injursa me parat assecre; ia mini eo ipso dat misso successiva sunt moralem adversas misso successiva successiva en moralem adversas misso suntinguista en moralem adversas moralem issue de cere nequeo. Caritas quoque per se non videtur nos de come moralem de factum issociatis. At lex evangelics ummino case sacturi issociatis quam adversario noces de come de come adversario noces de come quam adversario noces atur; quanto magis occidi eum vetat alapse essugi-

**flatu** 

Cap. 5. lus mea in tuto locari nequeat pro eadem expedienda vel extrema tentare licebit.

Bie lating VIII. SED ut liquido judicari possit, an patet in quis intra limites inculpates desensionis subnaturali libertate. Stiterit, despiciendum prius est, perum quis in

libertate. stirerit, despiciendum prius est, perum quis in c. 5. 5. 6. naturali libertata, mulli mortalium lubiectus, an vero imperio civili obnozina degat. Priori stant, ubi alter injurism inferre pettendat, nec prenitentia pravi constru duchia ad pacem mecum colendam redire velit, hunc vel cum ezede repellere potero. Idque non folium fi vitam meam impetat, sed & st vulnerare, aut lædere duntaxat, aut etiam res, falvo corpore, empere conctur 4, Dann neque, causum eft mihi, quod ab istis injuriis ad majores fit transiturus : & qui fese hostem profite nullo amplius jure munitur, quo minus qu vis modo a me renellatur. Ac revera tu sociabilis esset hominum vita, si co qui modicas injurias continuare non de extrema non liceret adhibere. Ploc mosi nim modestissimus quique deterrimo cu

perpetuum ludibrium deberet. In hoc pomo

" respicimus, non negabo ad res conservandas rapto" respicimus, non negabo ad res conservandas rapto" rem, si ita opus sit, vel interfici polis, nam que interfici polis, n

<sup>&</sup>quot;endæ causa." De Jure B. & P. L. II., a.i. § 10.
Conf. Pur. De Jure N. & G. Le II. c. v. § 12. Proculdubio à nobis hoc efflegitat humanime, yn vice invasoris, parcamus, fi, absque nostræ-periculo-sid fini
potest.

flatu non-Roum in præsens intentatum pericu-Cap. 5. lum repellere, sed & hoc depulso invasorem eo usque persequi possum, quoad ab illo in su-turum sais missi cautum sir. Super qua cau-tione ita habendum. Si quis, injuria intenta-ta, ultro poemitentia ductus veniam perat, de damni restitutionem osserat, in gratiam cum ipso, side accepta; redire debeo. Nam sirmo um est signum animi emendati; sponte poemistere, de veniam petere. Ast qui tunc demum poenitentiam præseser; quando resistendi visres desiciunt, sius nudo promisso sidere parunt tutum videtur. Igitur tali vel vires nocendi subtrahendæ, vel aliud vinculum injiciendum; ne deinceps nobis existat sormidabilis.

IX. Qu'i autem imperio civili subjecti de Multo regunt, tunc demum violentam sui desensionem si imperio litite adhistent, quando tempus ac locus non civili. sett'auxilium magistratus implorari ad repelendam eam injuriam, qua vita, vitæque æquipollens, aut irreparabile bonum in præsentaneum periculum conjicitur. Et quidem ut periculum tantummodo depellatur; vindicta au-

<sup>&</sup>quot;ter rem & vitam est inæqualitas, ea savore innocen"tis & raptoris odio compensatur. Unde sequitud,
"s id jus solum respiciamus, posse surem cum re sugiestem, si aliter res recuperari nequeat, jacuso"proserni. Nec obstat caritas per modum præceps,
"lege divina humanaque seposita: nist res vit, que
"minimum valeat, ut proinde contemni mereasur."

De Jure B. & P. L. II. c. i. § 11.

252 Cap. 5. een & caurio de non offendendo in policium magifrans arbitrio gelinquatur 13....

X. Licer autem desensionem . suscipere tam advertius eum, qui dolo malo, quem qui per errorem exitium mihi intentat : pura, fi quis refifere infania agitatus me invaferit, aut quia me aliceat.

s. 5. § 5. lium, quicum inimicitize ipli intercedunt, crediderit. Nam sufficit, quod alteri non sit jus ed me inwadendum, sur occidendum, neque in me sit obligatio ad mortem frustra subeundam,

Tempus tue XI. CIRCA tempus, intra quod defensio recte fieri potest, ita habendum est. Qui in telæ guod naturali i naturali libertate utrinque degunt, etili posc. 5. 68. fint ac debeant præsimere, alios advarius se

officia legis naturalis observaturos: namen propter malitiam ingenii humani nunquam ita fecuri esse debent, quin sibi mature innoria munimenta circumponant; puta, aditum prastruendo hostilia molientibus, arma virosque comparando, focios adjungendo, aliorum conatus

> . 15 Quoniam scil. hic flatus necessitatis, in que magistrates auxilium nequit implorari, rationem habeat Hatts naturalis.

<sup>16</sup> Hic recte perstringit auctor Hobbeffanum dogma form uniquique fecuritatis confervationifque fue in ea filen affe, ut viribus artibufque propriis preximum fuum vel palam vel en infidiis praeccupare poffit. De Cive, cap. v. 1. Quod ab omni æquitatis ratione abhornet. To II-1 lud minime ferendum eft (inquit GROTIUS) Aud quidam tradiderunt, jure gentium arma recie jami ad imminuendam potentiam crefesnam, quincipi-MANO, " Quis hoc ftatuit unquam aut cui concedi cft-fine fummo emnique periculo poteft, ut eum jure e poty-

gr Lest 5 14

names migilanter observancie, & qualitient first Cap. 5. lia. Verum ista suspicio, orta ex-communi hominum malitia, non fusicit, ut fab obsersu deféblionis: mezé alterum .ultro armis opprie mere possim, ne quidem si potentiam ipsius nimis gliscere videam 16., præsertim ubi candem innoxia industria, aut per benignitatem sati ciera aliorum oppressionem adauterit . Quia frequis præter facultatem nocendi etiam volum zatem oftendat, non quidem adversus me, sed alium, non ideo fratim meo nomine eum invadere ultio positim; nisi ad auxilium alteri, qui injuste a potentiore invaditur, ex sœdere inmentre, Quad co promitius facere expedit, si probabile fiz, istum altero oppresso in me quoque transfairum, & priore victoria pro infirmmento sequentis usurum. Ast ubi fiquido adparet, alterum circa inferendam mihi vim jam occupari; stațim licebit violentam sui defen-

<sup>&</sup>quot; potterit occidere, à quo metuille se diest, ne igse 
" posteride occideretur?" Declam. L. V. c. xiii. 
Quod si potentia crescens cum animo noceodi sir conjuncta. & ex circumstantia conjicere licent alterum. 
che poste, nos nestraque jura vel aliga nebiscum saderibus amicitiz conjunctos ladese velles tum proculduis 
de lex naturalis de omnium geneium morea producissimi 
nes permittunt, us alterius potentiam nimis glisconnech 
impiguamus.

<sup>17</sup> Rese non fordus aliqued interentile, telmen shutuse nitute vintulis addringimur, ut alteri injurie deprictio apan forenus justa illud Coencount Edi i nan defendit nee obsistit, se presse, sujuntae, tidu oft inconitie, quan se permente ant amices ant petniani alphrat. (De Osie, I. vii.

Cap. 5. fionem aufpicari, & noxam adparantem occupare; fiquidem nulla spes sit sore, un amice
admonitus hostilem animum exuat, aut ejusmodi admonitio rebus nostris nossa sie somra. Unde heic pro aggressore erit habendus, qui prior voluntatem nocendi alteri concepit, & ad eandem exsequendam se consperavit; desansionis autem savor illum comitabinur, qui celeritate usus tardius molititem oppresserit. Neque enim ad desensionem
requiritur primum ictum excipere; aut ictus,
qui intentantur, cludere duniaxat & repellere.

Bjus quale XII. As T in civitatibus hausquidquam sam featum in laxum spatium ad sui desensionem inchalgeus. civili soci-Nam heic licet quis intellexerit, civem sest state?

comparare ad vim ipsi inferendam, aux ausces for 5.5 5.7: minas spargere: nequaquam occupare issum licebit:

Hoc in loco sequentia addit Weberus: In hoc porrò statu non solum in præsens intentat um peri culum repellere, sed & hoc depulso invasorem es pleque persequi possum, quoad ab illo in soturum satis mihi cautum sat. Super qua cautione ita habendam: Si quis injurià intentatà, ultro panitentià ductus venium petat, & danni restitutionem offerat, in gratiam cum ipso side acceptà redire debeo. Nam sirmum est signum animi emendati, sponte punitere às vaniam petere. Ast qui tune demum panitentiam prie se seri, quando resistendi vires desciunt, ejus riedo promisso sidere parum tutum videtur. Igitur tali vel vites nocendi substrabendas yel aliud vinculum injectes descepta nobis existat formidabilis.

puncto. Fateor quidem fi insultator arma arriphet, a quidem ita ut apparent cum id facere occidendi

licebit; fed at communem imperantem erit Cap. 5. deferendus, & ab eodem cautio petenda 29. Verum ubi quis so altero jam invaditur, & in cas redigitur angultias, ut magistratus, aut aliceum civium implorandi subsidium facultas tion fit; tune detnum ad repellendam vim vel entreme invalori licebit intentare : non quidem ea insensione, ut per cædem vindicta ob injurism enigatur, sed quatenus vira citra ejulmodi cædem e præfenti periculo nequit eripi 4, Initiam autem temporis illius, quo quis in sui defensionem alium impune potest occidere, inde fumitur; quando aggressor volunsacran impetendi vitam meam præ fe ferens, & ... wiribus instrumentisque nocendi instructus, jast intra illum locum exstiterit, ex quo reipfa nocere possit; computato quoque illo spatio, quo opius est, si ego prævenire quatri præveniri

"animo, occupari posse facinus. Nam in moralibus, 
"ut & in naturalibus punctum non invenitur sine a"liqua latitudine: sed multum falluntur & fallunt, 
"qui metum qualemcunque ad jus occupandæ intersectionis admittunt." Grot. de Jure B. & P.
L. H. c. i. \$5.

<sup>30</sup> Addit auctor in opere majori, L. II. c. 5. \$7. vim vi repellere ad nostri desensionem licitum esse, si substitutione debitum nobis respuat magistratus; cui subjungit Barracceus ad locum, idem non tautum ad nostri sed etiam ad aliorum salutem tuendam licere. Hue modo, Mosen in eo vindicavit Creascus, quod Exprism ob injuriam viro Israelitico allatam percusserit. "Noverat (inquit) Moses Hebraes ab Agyptiis judicibus zqui nihil impetrare potuisse; cumque tyranniseo devenit, ut jus non amplius dicatur, subratis

Cap. 5. præveniri malim ". Eeft propper marquibation nem animi, quam mutum perifitum escitet, modicus excessis in foro humano non cumer. Perdurat autem foatium inculpata tutele siquead aggreffor fuent depullumant ultro; messerit, vel pomitentia in iplo facinoris memento cectus, vel quod consum ejne evensus dulituesit: its ut in præfemenouse emplius acquest, nobifque fitt fatulats, in door este: and recipiendi. Nam ultion injusise Estautio in funurum, ad imperji civilie ourany de pourfutem (pedat,

XIII. QUANQUAM AUGIII dichum fit. non aliquando, recte ad .cardem proveteri, ubi consumudinte non via periculum depelli potest i tamen prepter se spoute perturbationem animi, quam imminent perieufifters. e. 5. 5 9. lum parere folet, non omnia ad vivum refumi

solent, cum in tali periculo regidanti non in accurate omnes evadendi vias liceat circumspicere, sicut ei qui tranquillo animo rem considerat. Inde uti ex loco tuto ad provocantem ultro descendere eemerarium est , its a in aperto me loco constitutum alter invada, non præcise ad fugam obligor, nisi forte in

en e en nija nade ja

<sup>44</sup> rutis focietatis civilis fundamentis res ad jus natu-" rale redit : ex quo unusquisque se & suos tueri potest, nequaquam implorata corum ope, qui auxilium " eis ferre nolunt, Sed eo jure nefas eft uti, nifi in " summa perturbatione omnium rerum, qualis egst " tune in Egypto, ubi impune poterant a quolibet fr " lentibus Egyptiis judicibne, male haberi Ifraeliun." CLER. ad AB. Apoft. vii. .24.

**3** 

propinque fire sale foffregium; in que me el-Cap.

pra periculatir possim recipere: neque semper

cessim ire tenens. Nam ôr itis madem ingum

estendendum, ôr unisque periculant lapsus im?

minete; ac util semel gratu sindepalsus, rundem

iterum componere haut facile est. Uti autem

aliquia farote describanis runcere laditur, quod.

ultro in publicam addia negotia obempta pro
diita cum sidemi mas sisse, a periculo immu
nimera succusa: ita codem non simitur, qui

abaltero in dualium promuentes: util compa
merit, ita promitur, au ni illum transfodiae,

ipsi sit percundum. Nam rum leges id peri
cubian subire verent, ejun quoque ad axcusan
dam cardem nulla habetar anno ".

XIV, Quon pro defensione vitæ, idem & nografe pro defensione membrorum concedirur; sic ut vitæ dese & ille innocens habeatur, qui violentum in-rum suo-vasorem occidit, cui fortasse intentio suit mem-rum.

bro cum duntatat mutilandi, aut grave vulnus c. 5. 5 to instigendi. Nam & natura a mutilatione, & gravi læsione maxime abhorremus: & mutilatio membri, præcipue nobilioris, quandoque non multo minoris quam ipsa vita æstimatur.

Melius est occurrers in tempore, quam post exitma mindicare. Cod. L. III. T. xxvii. 1. 1.

<sup>25</sup> Qui in shelb contendunt, plerumque ad beneren, ut aiunt, reesperantismid agunt, ad quem finem curle'in secte pasant admitti. "Quod'mihi (sit Groreus) -4 à ravient de pletate valde alienum videtur. Nam s' honor est opiniq do excellentis p at qui talem fert minjuriam, is patientem se excellenter oftendit: at-

Cap. 5. Quin in antecessium non constat, an non ex mutitatione ac vulnere mors sit securura: ac talis patientia communem hominum constantiam superat, ad quam leges regulariter non solent obligure, in gratiam prasserium hominis maliciosis.

Brian pu: EV. Se de quod pro vica, id de pro pudicitio. dicitio licere judicatur: quippe cum nulla minpari pafu jor contumelia honeste scenime inferei queut;
lent. quam siquis invitæ eripece aggrediatur, cujus
e. 5. § 11. integritate ejus satus decus maxime æstimatur; de essiciat, ut hosti ex suo sanguine prolem suscitare cogatur.

Rerum de- XVI. Defensio autem rerum inter cos quifuerum de- dem, qui in naturali libertate vivunt, cuium fensio que-

ufque pateuf? C. 5. § 17.

" que ideo honorem auget magis, quam minuit. Net 
" refert si quidam corrupto judicio viruntem hane in 
probrum consictis nominibus traducant. Perversi 
mimilla judicia nec rem nec rei estimationem immutant. Nec Christiani veteres hoc tantum vide. 
runt, sed & philosophi, qui dixerunt pusilli esse animi 
contumeliam ferre non posse— Quid si vero dicat 
aliquis de nobis, quod creditum apud bonos existimationem nestram delibaret? Hunc quoque eccidi posse sunt qui doceant: mendose admodum, 
econtra naturæ quoque jus. Nam intersectio issa 
non est modus aptus ad tuendam existimationem." 
De Jure B. & P. L. II. c. i. § ro.

53 " Quid dicemus de periculo mutilationis mem" bri ? Sane cum damnum membri præfertim è præci" puis valde fit grave, & vitæ quafi æquiparabile: ad" de quod vix fciri queat, an non periculum mortis
" post se trahat, si aliter vitari nequeat, putem inten" tantem periculum occidi recta posse," Ibid. 3. 6,

ad cadem usque invesorie practicate parest ; Cap. 5 modo res non sitejusmodi, un contemni mere atur. Nam citra res utique vien nostra servari nequit ; & seque hostilem animum declarat, qui res, quam qui vieno pet injuriem impetit. Verum in civitatibus, ubi expeta subsidio magistrana recuperari possur, id regulariter non conceditur; nisi in ea casu, ubi qui res nostras ereptum venis, in judicium adduci non potest. Quo intuitu licitum est occidere prædones, & sures nostranos s.

AVII. ATQUE hæc de desensione ab iis Invassor's sacta, qui ultro ab aliis per injuriam invadun-quid juris tur. Quia autem prior alterum læsit, tunc fenden dem ?

iftum

"Is "Pro pudicitia quin idem liceat, controversiam "Vix habet, cum non tantum communis æstimatio, sed " & sex divina pudicitiam vitæ adæquet." Ibid. § 7. Nequeo igitur non mirari Cl. Buddum in contrarias partes abire. Pudicitia inquit, sum neutiquam vitæ bominis sit æquiparanda, mea opinione violenter desendi neguit. Philos. Pract. Cap. iv. S. 2. § 14.

Nocturnum surem occidere, diurnum non item, lex Mosaica permittit; Exod. xxii. 2. & Solonis; Demosth. Orat. contr. Timocr. p. 476. & inde sumpta lex x11 tabularum. Cicer. pro Mil. e. iii. Duodecim tabula nocturum surem quoquo modo, diurnum autem, se seto desenderit, intersici impune voluerunt. Cujus legis rationem sic exponit Grotius; "Discrimen mocturni & diurni turis in hoc positum est, quod moctu vix sit copia tessium adhitenderum; atque ideo si occisus sur reperiator, facilius credatut ei, qui à se vive tuendæ causà dicat surem inter m um, repertum scilicet cum aliquo instrumento, quo noccite posset." De Jure B. & P. L. II. c. i. § 12.

cap: 4. iktimielemme insidere potek, pokunami perne temin tantus reparationem diamii dati, de enis etoacan de non latiendo in politerum obridii; de latius uandum per afperitatem animi refiniti; as manu libi vitidictam facere pertendie:

to form.

AVIII. Devieu e & tanti habetur conferito for pracep.

to pracep.

t

fed &, ubi materie gravitats requirit, Hape fium civile tam rigidam nobis obligationem injungere que to ut mort fit posius oppetenda.

Vid. Gronov. in loc. In statu naturali tempus in mutat limites violenta desensionis, sed in civitate les alirer sele movet. Latro diurnus facilitas ad judicitat adductor; à violentia ejus minori cum periculo pellitur.

bus ordinaris non subjectur. e. gr. Lex est generalis interius jus ne tredas. Hac autem mi obliat; quo minus summa inopia victus laborans de jam tandem same feriturus, id quod ad vitam sultentandam necessarius est ab altero; cui satis superque est, serripere pomi. Sunt autem varia necessitudinis genera, de quistus differuit CYCRO. "Atque criami hoc minti vices videre cste quasdam cum adjunctione necessitudines, quasdam sumplices, de absolutas. — Cum samplex esti necessitudo, nihil erit, quod multa dicamus, cum eam multa tanone lenire possumus.

da, quam lathfil unguem ab illa difcedamus Cap. 34 tatien non feitiper tam rigida legum prælumitill bollgano. "Has enim qui tillerunt, aut qui mitituta quadam inter homines introduxerunt, cum utique laiutem aut commoditatem Hohmhum per ell promovere voluerint, regulariter quoque ob oculos censentur labuisse condisionem natura humana, & quain non pollic non-homo refugere & amohii illa, quæ ad full definctionem tendunt. Inde regularitet leges impřímis politivæ, & quævis fustituta humana judicantur excipere cafum necessitatis, seu non obligare," quando iplarum oblervationem comitaturum effet malum, humanam naturami defirmens, aut confirmuni hominum confirmus fiperius; filli expielle, aut propter negotil mannmike quedue cafus fit comprehenfus 473

"liftingier, omni tempore id pertinebit aut ad hos " nestatem, aut ad incolumitatem; aut; ad commodis " prom: Ac sumps quidem necessitude videter esse "honestatis; huie proxima, incolumitatis; tertia ac " levistima, commoditatis. Hasce autem inter se fæer pe necesse est comparari, ut quanquam præstet hou attem en t "hellas incolumitati, tamen utri potissimum consulen-"dem de, deliberebufi - Sunt res quidam ex tent " pore. & en cophilio; non ex sua natura considernade: quibus in omnibus, quid tempora petant, aut quid personis dignum fit, considerandum est: & " non quid, fed quo quidque animo, quicum, quo "tempore, quamdit fiat; attendendum eft." De Invest. L. II. c. lvii, lviii.

. Eg. gr. cum in belle aliquis ad stationem peridulossem missus fit, ca conditione, ut stationem non dev ferat, priusquam alter ejus vicem suppleat. BRYRAC.

Unde

• <del>\$</del>\ \ti, ' |

Cap. 5. Unde necessitas non id quidem esseit, ut directe lex possit violari, & peccasum admitti;
sed ex benevola legislatorum mente, simulque
naturæ humanæ consideratione præsumitur,
casum necessitatis sub lege generaliser concepta non contineri. Exemplo uno & altero res
erir declaranda.

Sinte ab. XIX. QUANOS AM alias homini tion sit standere jus in sus membras, ut illa pro lubitu matilei, membrum perdatue: licebit tamen abscindere membrum tetius: insanabili vitio correptum, ne totuin corpus c. 6. § 3. pereat, aut partes adhuc sincerae trahantur, aut inutili appendice aliorum tisus membro-

rum impediatur.

Jastura bominum broars scapbam deravatam:

filterint, quam ille ferre polite, neque ad un num peculiari jure scapha persinent; valenam forte ducendi, qui projiciantui: & si qui sortis periculum subire detrectaverit; tanquam qui ornnium interitum quierat, extra sortem praecipitasi poterit.

Perituro alias fecum mortem maturare:

XXI. Si duo in prafens vita periculam încidant, in quo utrique sit percundum; uniquid facere licet, ex quo alteri, alias perius ro, fata admoveantur, ut ipse salvus sit. Lago Si ego natandi peritus cum altero natandi imperito in profundas aquas incidissem, se ille

s' Eadem ratione licet magistratui civem notime de medio tollere.

<sup>49</sup> Quod si imbecillior viribus prins tabulam occupaverit, minime liochit validiori illum sabula disturbere s quoniam

me circumplexus teneret, neque mihi tantæ Cap. 5. fint vires, ut ipfum mecum aquis efferre valeam: potero talem a me violenter amoliri, ne cum ipfo fimul fuffocer, etfi is per exiguum tempus a me utcunque fuftentari potuerit. Sic in naufragio, ubi ego tabulam occupavi duorum non capacem, fi quis adnatans eidem quoque fe velit injicere, me fimul fecum perditurus, potero eum quavis violentia a tabula repellere<sup>28</sup>. Sic quando duobus fugientibus hostis necem intentans instat, unus vel porta post se clausa, vel ponte dejecto, alterum in periculo vitæ destituere potest, si uterque simul servari nequeat.

WXII. Ex necessitate potest alteri pericu- Innocenti lum mortis aut magnæ læsionis intentari indi-periculum reste; ita ut nobis non sit propositum ipsi martis intentare, nocere, sed duntaxat pro nostra conservatione c. 6. § 5. talem actum suscipere, ex quo probabiliter noxa ipsi possit inferri; ut tamen mallemus quavis potius alia ratione necessitate nostra defungi, & ipsam læsionem quantum in nobis temperemus. Sic si robustior mortem intentans me persequatur, ac in angusta via, qua susiendum, forte quis occurrat; ubi admonitus non cesserit, aut id temporis locive angustia non admiserit, licebit illum prosternere, & per eum jacentem sugam persequi, essi probabiliter ex eo impulsu vehementer videatur

quoniam in pari causa possidentis melior est conditio. Vid. LACTANT. Instis. L. V. c. xvi.

R

affligendus,

cap. 5. affligendus. Nisi forte illi peculiari obligatione tenear, ut etiam ultro pro ipso periculum subire debeam. Quod si sugazinterpositus, admonitus licet, decedere via nequeat, puta si infans sit aut claudus; saltem excusationem merebitur, qui super eundem saltum molitur potius, quam moras nectendo corpus hosti præbet. At vero si quis petulanter vel inhumane mihi obstiterit, & viam sugiendi concedere noluerit, etiam directe impelli ac prosterni potest. Cæterum quibus per istos casus læsio conciliatur, eam tanquam satalem calamitatem ferre debent.

In necession in extrema inopia vistus aut vestium adversus frigus necessarium versetur, neque ab aliis losubducere. cupletioribus atque abundantibus, precibus, c. 6. § 6. pretio, aut oblata sua opera, ut ultro sibi illas concederent, impetrare potuit; citra crimen surti aut rapinse, vi vel clanculum illas subducere poterit; præsertim si intentionem habuerit earum æstimationem præstandi, quando occasio oblata suerit. Nam locuples in ejusmodi

nem

<sup>. 30</sup> Non opus est hac restrictione: non enim ideo pauperibus same pereundum est, quoniam opum, quas prius habuerunt, prodigi suerunt.

<sup>3</sup>t Contrariam partem tuetur Wollastonus, quia nemini licet jus alterius lædere. Sed respondeo in hoc casu, jus domini cessare, & ad inopem transferri. Si necessitas jus in alterius vitam dare possit (ut supra ostensum est) quidni etiam in bona? In extrema recessitate jus communiter omnibus competit in res, quæ singulorum propriæ prids saccæ suerunt. Cujus ratio-

ejusmodi necessitate constituto ex ossicio hu-Cap. 5. manitatis debebat succurrere. Quanquam autem regulariter, quæ ex humanitate debentur; hautquaquam vi possint eripi: tamen extrema necessitas essicit, ut talia non minus asseri queant, quam quæ ex obligatione persecta debentur. Necessium tamen est, ut egenus omnes prius vias tentet, quo volente domino necessitatibus suis succurrere queat; neve dominus pari necessitate teneatur, aut mox in eandem sit devolvendus. Et ut restitutio siat: præsertim ubi alterius sortunæ non ferant, gratis tale quid condonare.

XXIV. Denique videtur & necessitas; cir-Quid si: ca res nostras versans, veniam indulgere res ceat in ret alienas perdendi: ita tamen ut citra nostram alienas pre culpam id periculum rei nostræ exstiterit; ut nostris: idem commodiore via dispelli nequeat; ut ne c. 6. § & pro viliori nostra re alterius pretiosiorem perdamus; ut æstimationem ejusdem præstemus, si quidem ista alias peritura non suerat; aut in partem damni veniamus, si alterius res una cum nostra alias peritura erat, quæ nunc sua

nem fic explicat GROTIUS: "Spectandum est, in"quit, quæ mens eorum suerit, qui primi dominia
"singularia introduxerunt: quæ credenda est talis su"sisse, ut quam minimum ab æquitate naturali recess"serit. Hinc primo sequitur in gravissima necessitate
"reviviscere jus illud pristinum rebus utendi, tariquam si communes suissent: quia in ordinibus legibus humanis, ac proinde & in lege dominii, summa illa necessitas videtur excepta." Do Juro B. &
P. L. II. c. ii. § 6.

De Officio Hominis, &c. L.I.

· 246 Cap. 5. jactura nostram servat32. Quam æquitatem sere leges nautica sequentur3, Sic & orto incendio, eoque ædibus meis imminente, licebit vicini ædes diruere, ita tamen, ut quorum ædes hoc modo servatæ sunt, pro rata vicini damnum farciant 34.

## CAP. VI.

DE OFFICIO QUORUMLIBET ERGA QUOS-LIBET; & primo, DE NON LEDENDIS ALIIS.

Officia by I. CEQUUNTUR Officia, que homini adversus alios bomines sunt exercenda. justibet er-Eorum aliqua proveniunt ex communi obligatione, qua Creator omnes homines ut tales in-L. iii. c. 1. ter se devinctos voluit : aliqua autem ex certo instituto per homines introducto aut recepto, vel ex certo bominum statu adventitio proma-

nant.

<sup>32</sup> Sic lege Rhodia cavetur; ut fi levanda navis gratia jactus mercium factus sit, omnium contributione sarciatur, quod pro omnibus datum eft. Digeft. L. 15. Tit, II, l. j. 33 " Sic in navigatione, si quando desecerint ciba-" ria, quod quisque habet, in commune conferri de-Sic funes aut retia descindere possum, in quæ navis mea impulsa eft, fi aliter explicari nequit."

GROT. ubi supra. 34 Exemplis idem Sunzca illustrat. IV. Necessitas est, quæ navigia jastu exonerat ; necessitat eft, quærninis incendia opprimit ; necessitas eft lex temporis. F Status est adventitius, qui hominibus vel natura contigit, ut patris & filii , vel vi pacti alicujus, ut magistratûs & subditi, mariti & uxoris. .

nant. Illa cuilibet erga quemlibet exercen-Cap. 6. da: hæc autem non nisi erga certos, posita certa conditione aut statu. Inde & illa possis vocare absoluta, hæc bypothetica.

- II. INTER officia absoluta seu quorumlibet Illorum erga quoslibet primum locum obtinet: Ne primum, quis alterum lædat. Est quippe hoc officium esse lædenomnium latissimum, omnes homines ut tales dum. complexum. Idemque facillimum; utpote c. 1. § 2. nuda actionis intermissione constans, nisi qua obluctantes rationi libidines quandoque compescendæ funt. Quin & maxime necessarium idem est, quod citra illud socialis hominum vita nullo modo confiftere queat 3. Qui enim nihil boni in me confert, qui ne vulgaria quidem officia mecum miscet, cum eo tamen tranquille vivere possum, modo nulla ratione me lædat. Imo a maxima parte mortalium nihil amplius quam isthoc desideramus 4. Bona fere inter paucos invicem communicantur. Ast cum eo, qui me lædit, nullo modo pacifice posium.

Homini non licere hominis incommodo sum augere commodum demonstrat Cicero: tum quia contra naturam est, tum quia dissolvit omnem humanam
secietatem. De Offic. L. III. c. v, vi. Usque adeo alicenum est à ratione & æquitate dogma Hebbefanum,
naturam unicuique jus in omnia dedisse, i. e. in statu
naturali, unicuique licere facere quæcunque & in quoscunque libet & potest. De Cive. c. i. § 20.

Totum, præceptum juris naturæ stricte sie dicti negativum est; & prohibet ne alter alteri obsit, vel damnum quacunque ratione inserat. Affirmativa præcepta ad Principia honessi & humanitatis pertinent, ut

Cap. 6. possum vivere: cum natura cuique tam tenerum amorem sui, rerumque suarum inseverit. ut non possit non omnibus modis repellere eum, qui istis noxam inferre aggreditur.

Negue in zaturalibus, neque acquifitis` bonis: ç, i. § 3.

III. Hoc ipso autem officio velut muniuntur non illa tantum, quæ per ipsam naturam alicui adfunt; uti est vita, corpus, membra, pudicitia, libertas; sed & quæcunque instituto aliquo atque conventione humana funt Sic ut quocunque legitimo titulo quæsita. aliquid noftrum fit, hoc præcepto idem auferri, corrumpi, lædi, ulibus nostris ex toto aut parte subtrahi vetetur. Unde hoc ipso interdicta intelliguntur quævis crimina, quibus aliis noxa infertur: uti est cædes, vulneratio, verberatio, rapina, furtum, fraus, vis directe aut indirecte, mediate aut immediate illata, & quæ funt fimilia 5.

Unde fluit, datum damnum este resarciendum.

IV. Ex hoc porro consequitur: Si cui sit ab altero læsio illata, damnumve datum ulla modo, qui ipsi rette potest imputari; id quantum fieri potest ab eodem esse sarciendum 6. c. i. § 4. lias enim vanum erit præceptum, ne quis lædatur

> nempe alter alteri profit; nec ad eadem in foro humano, nifi obligationis perfecte vinculum ex facto humano & necessitate obveniat, cogi aliquis potest. Taz-

> VER. 5 His subjungam, omissionem alicujus, qued alteri persecto jure debetur, pro damno habendam esse. Ibid. § 3. Eodem modo Grotivs: " Maleficium appellamus culpam omnem five in faciendo five in me ! faciende pugnantem cum co, quod aut homines com-

" muniter

datur, neve cui damnum detur; si ubi de Cap. 6. facto læsus suerit, damnum ipsi gratis sit devorandum; & qui læsit, fructu suæ injuriæ secure & citra refusionem gaudére queat. Neque etiam citra necessitatem restitutionis ab se invicem lædendis abstinebit unquam mortalium pravitas; nec ei, qui damnum passus est, facile suerit animum ad agendam cum altero pacem componere, quamdiu istius reparationem non obtinuerit?

V. Damnum etsi proprie ad rerum læsionem Damnum pertinere videatur, ita tamen late a nobis heic est ejus, accipitur, ut notet omnem læsionem, corrup, strum est, tionem, diminutionem, aut sublationem ejus, læsio ant quod nostrum jam est; aut interceptionem e-c. 1. §3. jus quod ex jure persecto debebamus habere; sive id datum sit a natura, sive accedente sacto humano aut lege attributum; aut denique omissionem ac denegationem alicujus præstationis, quam alter nobis ex obligatione persecta exhibere tenebatur. Ast si intercipiantur, quæ ex obligatione duntaxat impersecta debebantur; non censetur damnum datum,

R 4 quod

<sup>&</sup>quot; muniter, aut pro ratione certæ qualitatis facere de-" bent." De Jure B. & P. L. II, c. xvii. § 1.

<sup>6</sup> Ut recte percipiamus, quinam ad damnum resartiendum tenentur, prius intelligere oportet, quibus & quando sit injuria, De qua re videsis cap. ii. § 15. net. 41.

<sup>7</sup> Nos hoc tantum; sed eum tanquam hostem jure existimare potest. BARBEYRAC.

In hoc enim fensu vocem usurpant Jureconsulti Romani, quibus solenne est damnum, injuriam, & noxami inter se distinguere. Vid. Digest. L. XXXIX. T. ii. 1.3.

Cap. 6. quod pensari debeat 9. Inconveniens enim suerit damni loco ducere, talia non accepisse, aut pensationem eorum postulare, quæ ab altero non nisi in locum ultronei beneficii expectare poteram, & quæ inter mea, antequam ea accepero, censere non possum \*\*.

Biwe rei ipfius, free provenifruAus.

VI. Su B damni porro nomine venit non modo res nostra, aut nobis debita, quæ lædientis inde tur, perditur, aut intercipitur; sed & fructus qui ex ipsa re proveniunt, sive jam sint percepti, sive adhuc sperentur, si modo dominus eos percepturus fuerat ": deductis tamen impensis quæ ad fructuum perceptionem suerunt necessarii. Æstimatio autem fructuum fperatorum intenditur aut remittitur, prout propius aut longius a fine incerti proventus remoti fuerint 13. Denique & pro uno damno habetur, quicquid ex aliqua læfione velut naturali necessitate deinceps profluit 13.

<sup>9</sup> Sic ARISTOTELES: TAROURNIES dud en o du Bondhoas nenuare de aveneu Begian. Non peccat contra justitiam, qui præ tenacitate pecunia alteri non succurrit. Eth. ad L. V. c. 4.

<sup>10</sup> Conf. GROT. De Jure Belli & Pac. L. Ц. с. 17.

<sup>11</sup> Exemplo fit illud Grotianum. 6 Fur & raptor et tenentur rem substractam reddere cum suo incres es mento naturali, & cum sequente damno aut cessan-" te lucro." De Jure B. & P. L. II, c. xviji. **§** 16.

<sup>19 &</sup>quot; Spes lucri ex nostro æstimabitur, non ut illed f' ipsum, sed secundum propinquitatem ad actum, ut " in semente spes messis." Gratus ubi supra 5 51

VII. Potest autem quis alteri damnum Cap. 6. dare non folum immediate & per se, sed & D per alios. Potest & damnum immediate ab fe, per aaliquo datum alteri imputari, quia ad istud lios: & factum aliquid contulit vel faciendo, vel non chi impatefaciendo quod debebat facere 14. Quandoque c. 1. 5 4. inter plures, qui ad idem factum concurrerunt, unus principalis causa habetur, alter accessorii in loco est: quandoque omnes pari passu ambulant. Circa quos observandum: illos ita teneri ad reparationem damni, si revera causa damni fuerint, & momentum aliquod attulerint ad totum damnum, aut ejus

partem 15. Ubi autem quis ad ipsum actum, quo damnum fuit datum, realis aliquid opeme non contulit, neque ut iste susciperetur antecedenter effecit, neque in partem emolumenti venit: is licet occasione istius actus aliquo peccato obstringatur, ad restitutionem tamen 13 Exempla varia, ad hanc rem illustrandam adduxit

14 Vid. Quæ supra commentabar de concursu ad alienum crimen ad Cap. I. § 27. not. 60, 61.

GROTIUS, quorum unum & alterum subjiciemus: " 1. Homicida injustus temetur solvere impensas, si " quæ factæ funt in medicos, & iis quos occisus alere " ex officio solebat, putà parentibus, uxoribus, libe-" ris, dare tantum, quantum illa spes alimentorum, " ratione habita zetatis occifi, valebat. 2. Qui mu-" tilavit, similiter tenebitur ad impensas, & ad æfti-" mationem ejus quod jam, qui mutilatus est, minus " poterit lucrari." Ubi fupra. § 13, 14.

<sup>15</sup> Exempli causa: " Cui magistratûs collatio manf data eit, is reip. tenetur ad eligendum eum qui dig-Thus fit, & ad hoc exigendum resp. jus habet propri-

252

Cap. 6. men damni non tenebitur: uti funt, qui ali-💙 enis malis lætantur; qui patratum damnum laudant, excusant; qui antequam siat, optant; dum fit, favent, aut assentantur.

Plures fi dederint. quo ordine

VIII. UBI plures ad unum actum ex quo damnum profluxerit, concurrerunt, primoloteneantur? co tenebitur, qui imperio, aut alio modo ne-6. 1. \$ 5. cessitatis quid habente, ad factum alios impu-Patrator facinoris, cui ministerium detrectare non licuit, instrumenti tantum rationem habebit. Qui citra necessitatem ad facinus accessit, ipse primo loco tenebitur; tum cæteri, qui ad facinus aliquid contulerunt. Ita tamen, ut si a prioribus reparatio damni fuerit facta, posteriores ab eadem sint immunes (quod in poenis fecus est.) Si plures per conspirationem aliquod facinus patraverint, omnes pro fingulis, & finguli pro omnibus tenentur; fic ut si omnes comprehendantur, singuli ratam.

> " um : quare si ex indigni electione damnum secerit " respublica, ille resarcire tenetur." GROTIUS ubi ſupra, § 3.

a6 Actus sunt vel dividui, vel individui. duis quilibet in tantum tenetur, in quantum nocuit. Exemplum nobis supplevit ipse auctor in opere majori: " Si plures aliquem fustibus invaserint, quorum unus capiti vulnus inflixerit, alter brachium fregerit, tertius oculum excusserit, finguli non de tota læ-" sione tenebuntur, sed quisque pro eo quod ipse se-" cit. Etsi sæpe quando unus elabitur, qui deprehen-" duntur, in solidum damnentur; præsertim ubi con-" spiratum inter ipsos ad facinus patrandum suerit." L. III. c. i. § 5. 2. Individui sunt, ad quos multi concurrent, sed ita ut etiam ex unius opera integer actus fuerit

ratam partem ad damnum farciendum conferre Cap. 6, debeant. Ubi reliquis elapsis unus tantum deprehendatur, hic pro omnibus solvere tenebitur. Ubi autem ex deprehensis aliqui non sint solvendo, locupletes in solidum tenebuntur. Quod si plures citra conspirationem ad idem facinus concurrerint, ac discerni liquido possit quantum quisque ad damnum contulerit; quisque tantum tenebitur ad id pensandum, quod ab ipso processit. Quod si unus solidum solverit, reliqui a reparatione damni liberantur.

IX. An reparationem damni tenetur non Ex dato folum, qui dolo malo alteri nocuit; sed & qui per neglipræter directam intentionem per negligentiam gentiam aliquis seu culpam, quam evitare facile erat. Hæc zenetur; enim non minima pars est socialitatis, ita circumspecte agere, ut nostra conversatio aliis non siat formidolosa, aut intolerabilis. Quin

fuerit secuturus, neque singulis certa velut pars istius queat assignari; uti est incendium, perfossio aggeris. & similes. Nam damnum inde datum idem fuisset secuturum, si vel maxime unus tantum ei facinori manus admovisset : sic ut definiri nequeat, quota pars incendii vel inundationis à singulis provenerit. In tali actu finguli in folidum tenentur : ita tamen ut fi finguli comprehendantur, æquales damni partes farcire debeant. Similiter GROTIUS: " Tenentur in foli-" dum finguli qui ad actum causam dederunt, si totus "actus ab ipsis, quanquam non solis, processit." Ubi supra, § 11. Quam regulam hoc exemplo illustravit noster. " Tres sunt, qui faces simul alicui " domui injecerunt. Heie actus incensæ domas totus " videtur à fingulis processisse, etsi non à solis." Ubi supra.

Cap. 6. & sæpe ex peculiari obligatione quis ad accuratam diligentiam adhibendam astringitur". Imo & levissima culpa ad reparationis necessitatem sufficere potest, si modo negotii natura exactissimam diligentiam non ultro velut adspernetur; aut ejus magis, qui damnum accipit, quam qui dat, culpa versetur; aut nisi magna perturbatio vel negotii circumstantia accuratam circumspectionem non admittat; puta si quis in fervore pugnæ, dum arma quatiat, proxime sibi adstantem lædat 18.

X. VERUM qui per casum fortuitum & ci-Non item ex es qued tra suam culpam 19 læsit, ad reparationem non Quia cum nihil sit admissum, quod ito accidir. tenetur. imputari ipsi queat, nulla ratio est, quare potius is, qui invitus fecit, fatale malum lucre debeat, quam alter, qui passus est 20.

Ex damno ab aliquo mine dato;

XI. ILLUD quoque naturali æquitati conno auque gruum est, ut si bomo noster citra culpam no-

> Fic ex neglectu tenentur reges ac magistratus, qui ad inhibenda latrocinia & piraticam non adhibent ea que possunt ac debent remedia. GROTIUS ubi supra. Si quid damni à latronibus fecerit viator, incolæ resarcire tenebuntur. Vid. fupra, c. 1. § 18. not. 48.

> 28 Exemplum ab ÆLIANO [Var.Hift. L. III. c. xliv.] adducit noster in opere majori. Ubi fupra. " Adolese scenti qui in socium ensem impulit, dum latronem

ferire conatur, ita Pythia respondit:

Εκζεινας τον έταιζον αμύνων, ου σ' εμίανεν Αίμα, σέλεις ή χέρας καθαρώ τερος, η σάρος ήδα.

Defendens socium werso mucrone necâsti ; Purier es manibus nunc, quam prius esse solebas.

**ftram** 

ftram alteri damnum dedit; id vel ipsi pense-Cap. 6. mus, vel istum læso dedamus. Nam servus utique naturaliter reparationi damni a se dati est obnoxius. Cum autem ipse non habeat bona unde reparatio sieri queat, ejusque corpus domini sit; æquum sane est, ut dominus aut damnum sarciat, aut istum dedat a. Alias enim servo daretur licentia omnes pro libidine lædendi, si neque ab ipso, qui nihil, ac ne seipsum quidem habet, neque a domino reparatio damni obtineri possit. Nam si vel maxime ob læsionem dominus ipsum verberibus aut carcere velit plectere, læso inde hautquidquam satissieri potest.

XII. Qu'in & idem circa animalia nostra Aut ab aæquum esse videtur, ut quando illa etiam citra nostro, ad nostram culpam, & contra naturam generis quid tenssponte 4mur?

<sup>19</sup> Addere oportet, wel negligentiam.

omni restitutione absolvatur, sed ut par sit insortunium ex utraque parte. Juxta hanc regulam qui damnum dedit, dimidium rei valorem ferenti rependere debuit, si pares sint circumstantiæ: iis imparibus, æquum est divisionem imparem pro rata sieri. Sunt qui volunt causam damni physicam, quà talem, ad restitutionem omnino teneri, etsi nulla huic culpa inest: quæ norma æquitati quadrare non videtur. Attamen res sie stare possunt, ut qui sortuitò alteri damnum det, ad integram restitutionem saltem impersecto jure teneatur; puta si a divite damnum secerit pauper.

<sup>&</sup>amp; Censet Grotius hoc solum esse ex jure civili; & dominum, qui in culpa non est, natura ad nihil teneri. Ubi supra, § 21. Sed mihi magis arride: opinio auctoris, qui dominum jure natura & zequitatis

Cap. 6. sponte commota, alteri damnum dederint, dominus vel damnum farciat, vel animal dedat. Nam si ab animali, quod in libertate naturali degebat, læsus fuissem, poteram utique qua litercunque damnum meum reparare illud car piendo vel occidendo: quod jus fane per alterius dominium tolli non potuisse videtur. Et cum dominus ex eo animali lucrum capiat, ego vero damnum ex eodem senserim, reparatio autem damni longe sit savorabilior, quant lucri adquisitio: adparet, recte a domino animalis postulari, ut damnum datum reparet, aut si tanti non sit ipsi animal, illud noxæ dedat 22.

Ex date fine dolo malo, per malitiam, ncamur ?

XIII. Sic lgitur qui damnum alteri citra dolum malum dedit, ultro reparationem debet offerre, testarique malitiam abs se abfuisse, ad quid te- ne læfus ipfum pro hoste habeat, ac vicissim hostilia intentet. Qui autem per malitiam alterum læsit, is non solum ultro reparationem damni debet offerre, sed & pœnitentiam sui facti oftendere, veniamque petere. Vicissim

> ratione teneri statuit. Cum enim natura cuiq; tribuat facultatem damni sibi illati reparationem aliqua ratione quærendi, & cum servus nihil habeat de proprio, æquitati & rationi consonum videtur, ut dominus; qui omne lucrum ex ejus opera fibi acquirit, damnum à servo datum resarciat, vel ipsum dedat.

22 Vult BARBEYRACCIUS non eandem. esse animalium & servorum rationem, quippe in hos culpa cadere possit, in illa non item. Quæ diftinctio tantum facit, · ne animal pœnas det, (pœna propriè dicta in irrationalia non cadente) non autem, ne dominus cui lucrofum est, à damno resarciendo absolvatur.

## L. I. DE NON LÆDENDIS ALIIS.

257

læsus, reparatione obtenta, pœnitenti ac pe- Cap. 6. tenti veniam dare, & cum ipso in gratiam redire tenetur. Nam qui reparatione damni & pænitentia adquiescere non vult, sed vindictam utique manu sibi quæsitum it, nihil aliud agit, quam ut acerbitati animi fui obsequatur, adeoque ex causa supervacua pacem inter homines abrumpat. Quo nomine damnatur etiam naturali lege vinditta, quæ nullum alium finem habet propositum, quam ægre facere illis qui nos læserunt, eorumque dolore nostrum animum fatiare. Eo proniores autem mortales ad condonandas mutuas offensas esse decerquo frequentius ipfi supremi Numinis leges violant, eoque & ipsi venia quotidie opus habent 23



<sup>43</sup> Conf. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. xx. § 9. qui ibidem ostendit non christianos modo doctores, sed & philosophos ultionem in hominibus improbare.

## CAP. VII.

DE AGNOSCENDA NATURALI HOMINUM ÆQUALITATE.

Officium alterum. Alios æftiæquales.

I. T ST homo animal non modo fui confervandi studiosissimum, sed & cui mandos fibi insita sit delicata quædam sui æstimatio; cui si quid detrahatur, non minus fæpe commoveri foler, quam illata corpori aut rebus noxa :

c. 2. 5. 1. Quin in ipfo hominis vocabulo judicatur inesse aliqua dignatio, fic ut ultimum fimul atque efficacissimum argumentum, quo aliorum infolens infultatio retunditur, istoc habeatur: utique non canis sum, sed æque homo atque tu . Cum igitur natura humana omnibus æque competat, & nemo libenter velit aut possit illi sociari, abs quo non saltem tanquam æque homo, & communis naturæ particeps æstimatur: ideo secundo loco inter officia quorumlibet in quoslibet habetur: Ut quisque alterum bominem æstimet atque tractet, tanquam na!uraliter

Hominum

i " Adjuncta en adpetitio quædam principatús, ot -" nemini parere mimus bene à natura informatus velit ; nif præcipienti aut docenti aut utilitatis cau-

<sup>&</sup>quot; sa juste & legitime imperanti: ex quo animi magni-" tudo existit, humanarumque rerum contemptio." CICER. de Offic. I. 4.

<sup>\*</sup> STAT. Theb. XII. 565.

naturaliter sibi æqualem; seu ut æque homi-Cap. 7.

II. Consistit autem isthæc hominum æ- Æqualitas qualitas non in eo folum, quod hominum a-bominum dultorum vires fere fint æquales hactenus quo fundaut etiam imbecillior robustiori mortem adfer-tatur? re possit, per insidias, aut adjuvante dexteri-c. 2. § 2. tate, armorumque habilitate: sed & in eo, quod licet unus præ altero variis dotibus animi corporisque a natura sit ornatus, non eo minus tamen legis naturalis præcepta adversus alios ei sint exercenda, atque ipse ab aliis idem exspectar; nec ideo plus licentiæ ipsi concedatur alios injuriis afficiendi. Sicuti & contra neminem parca in ipsum natura, aut tenuis fortuna per se ad id condemnat, ut deterioris conditionis circa fruitionem communis juris sit, quam alii. Sed quæ unus ab altero postulare aut exspectare potest, eadem alii quoque cæteris paribus, ab eodem debent; & quod juris quis in alios statuit, eo ipsum uti maxime convenit. Obligatio quippe ad colendam cum aliis hominibus vitam socialem, omnes Bomines

Sanguis erant omnes, eademque in fidera, eosdem Sortitus animarum, alimentaque vestra creati.

Ratio ab æqualitate virium petita nihil omnino valet ad probandam naturalem hominum æqualitatem. Tantum abest à veritate, ut hæc sola sit causa, prout asserit Hobbesius. De Ciwe. cap. î. § 3. Aliud justical potentia. Superiores facultates (sint animi vel corporis)

bomines equaliter stringit, nec uni magis licet leges naturales in alio violare, quam alteri. Essi nec desint populares rationes cam æqualitatem illinfirantes; puta quod ex sadem stirpe omnes descendamus, codem modo nascamur, nuriamur, moriamur4; quodque Deus nemini de Rabili & inconculla fortuna caverit 5. Sicut & scita religionis Christiana, parando Numinis favori non nobilitatem, potentiam,

Cuique permittendum. ut alii eodem secum jure

positum loco, cadere potest 6. III. Ex hacce porro æqualitate confiquina eum, qui aliorum opera ad commodum faum uti vult, vicissim quoque in corundem usus sele fruantur. dispensare debere. Nam qui postulat ut alii c. ii. § 3 quidem sibi inserviant, ipse contra semperimmunis effe cupic, is alios orique fibi inequales ducit?. Inde uti ad focietatem quam mani-

divitiafve, sed pietatis linceritatem commendant, que æque in humilem, quam illustri

me funt idonci, qui facile radem connibus permimus



corporis) æqualitatem non destruunt, ut exinde jus imperii in alterum oriatur. Vid. quæ notavi supra ad eap. ii. 🔰 5. not. 10:

<sup>4</sup> CLAUDIAN. in Rufin. ii. 473.

Huc post emeritam mortalia sæcula vitam Deveniunt, ubi nulla manent discrimina fail, Nullus honos, vanoque exutum nomine regem Proturbat plebeius egens-

Morat. 1 Carm. 34.

mittunt, quæ sibi : ita plane insociabiles sunt, Cap. 7. qui dum aliis superiores sese existimant, om- ui dicere sibi solis volunt, & ante cæteros honia licere sibi solis volunt, & ante cæteros honioreni sibi arrogant, partemque præcipuam ex
rebus in medio positis, ubi nullo præ reliquis
eximio jure pollent. Unde & id inter communia legis naturalis officia est: Ut ne quis
cui peculiare jus non est quæstum, plus sibi;
quam reliquis arroget, sed alios æquo secum
jure frui permittat:

IV. EADEM sequalitas quoque oftendit, In jure diquomodo quis sese debeat gerere, util jus inter stribuendo omnestraca alios ipsi sit distribuendam, intimpe ut tan-tandi ut coquam sequales cos tractet. Et neutri præter quales. mentra causa quid præ altero indulgeat. Se-c. ii. § 9. cus enim si sit, is qui posthabetur contumelia simul et injuria assicios, et dignatio a natura data cidem eletrahitus. Unele tonsequitur, ut tel communis sequalibus portionibus inter sequales june sit dividenda. Ubi divisionem res

Matare, & insignem attenuat Deus Obscura promens

Conf. Auctoris Eris Scandic. p. 51.

<sup>7</sup> Valet hæc regula tam in statu eivili quam naturali. Quæ conveniunt eidem tertio, conveniunt inter se, notma ell tam rebus moralibus quam mathematicis conveniens, tui salvatoris mandatum quadrat; Quæcunque vultis ut faciant vobis bomines, eadem vos facite illis. Mat. vii. 12.

it possunt, quod ab iis reciprocè nequit postulari

Cap. 7. non admittit, eadem communiter uti debent, qui æquale jus habent; idque si quantitas rei permittat, quantum quisque velit. Sin res istud non ferat; ut tunc utantur ea re præsinito modo, & proportionate ad numerum utentium. Alius enim modus excogitari non potest æqualitatem observandi. Quod si antem neque dividi res, neque communiter haberi possit; usus ejus sit vel alternus; vel si ne hoc quidem succedat, aut reliquis æquipollens præstari nequeat, per sørtem uni res erit adjudicanda. Nam in ejusmodi casibus commodius quam fors remedium inveniri nequit; quippe quæ opinionem contemtus removet; & cui non favet, de dignatione nihil detrahit.

V. CONTRA hoc officium peceatur per suconfistat perbiam, qua quis nulla de causa aut non suf-superbia, ficiente aliis se præsert, & velut inæquales bumilitus. cosdem præ se despicit. Nulla de causa dicic. ii. § 6. mus. Nam ubi quis sibi rite jus quæsivit, quod ipfi præ aliis prælationem dat, recte illud exercere & tueri potest, citra tamen ina-

> nem fastum, aut aliorum contemtum. & contra, quilibet alteri prælationem hono-

> remque, qui ipsi debetur, merito præstat. De cætero,

> Aliæ circumstantiæ alios mores requirunt ; diversa conditio magiftratûs & subditi, domini & fervi, diverfam obligationem secum fert.

<sup>9</sup> Audi de hac re CARTESIUM. "Omnium injus-" tissima est superbire absque causa; i. e. cum quis " cliam

cætero, veræ generositati semper comesest ho-Cap. 7. nesta quædam bumilitas, quæ consistit in reflexione, quam facimus super infirmitate naturæ nostræ, & erroribus, quos olim potuimus commissifie, aut deinceps possumus committere; qui non minores funt iis, qui ab aliis committi possunt. Per quam efficitur, ut nos nemini præferamus, reputantes, cæteros æque bene suo libero arbitrio, ac nos, uti posse, quo æque pollent; cujus legitimus usus unicum il\_ lud est, quod homo pro suo reputare possit. & quo sese æstimare aut despicere queat. Nulla autem de causa sese efferre, revera ridiculum est vitium 9: quia & per se stultum, propter nihil se magni facere; & quia alios omnes pro stultis habet, quasi ipsum citra rationem essent æstimaturi.

VI, Magis adhuc peccatur, fi quis con-Superbia temtum adversus alios oftendat signis exterio-cum conturibus, factis, verbis, vultu, risu, ac quacun-junaa, deque contumelia. Quod peccatum eo deterius terrima, est censendum, quo asperius aliorum animi in e. ii. § 7. iras ac ulciscendi libidinem concitantur. Adeo ut multi deprehendantur, qui vitam malint præsenti periculo exponere, multo magis pacem adversus alios abrumpere, quam con-

<sup>&</sup>quot;etiam nihil cogitat sibi inesse meriti propter quod sexistimari debeat; solummodo quia meritum non magni facit, sibique imaginando gloriam nihil aliud esse quàm usurpationem, credit eos qui ejus sibi plus arrogant, ejus quoque plus habere." De Passion.

Cap. 7. tumeliam inultam pari. Quippe cum per hanc violetur gloria & existimatio, cujus integritate & vigore omnis animi voluptas con-

19 Hoc loco notandum est auctorem omissse utilissiconsectarium, quod ex naturali hominum æqualitate sequitur ; viz. omnes jure naturali liberos nasci, & nullos esse natura servos. Hoc igitur ex opere ma-"Citra pactum humanum nemo jori supplebimus. " potestatis quid in alterum habeat, sed quilibet sua-" rum actionum aut virium fit moderator. Ibid. § 9. Et § 8. " Longe absurdissimum foret credere, ab ipsa natura statim actu prudentioribus in hebetiores " esse imperium datum, aut saltem tale jus, ut illi 4 hosce etiam invitos ad serviendum adigere queant. "Nam ut actu constituatur imperium, factum ali-" quod humanum antecedere oportet. Et nequaquam, " aptitudo naturalis ad imperandum statim alicui dat " imperium in eum, cui à natura ingenium est ser-" vitio aptum. Neque statim quod alteri utile est, " id licet mihi per vim ipfi imponere. Nam homines " naturali libertate ex æquo gaudent; cujus diminu-" tionem ut patiantur, necessium est ipsorum consensus, " expressus vel tacitus aut interpretativus accedat, aut " aliquod ipsorum factum, quo aliis jus fuit quæsitum " eandem vel invitis eripiendi. Inde recte QUINTIL. " Declam. Riii. Quid non liberum natura gemuit? . Faceo de servis, quos bellorum iniquitas in prædam, viftoribus dedit, iildem legibus, eadem fortuna, eadem " necessitate natos. Ex codem cælo spiritum trabunt, nec natura allis sed fortuna dominum dedit.".

CAB

### CAP. VIII.

## DE PROMISCUIS OFFICIIS HUMANITATIS.

I. INTER officia quorumliber erga quos-Officium liber, & quæ propter communem fo-tertium, Alterius cialitatem funt exercenda, tertio loco id poni commoda tur: Ut quilibet alterius utilitatem, quantum promovencemmode potest, promoveat. Cum enim cog. da. nationem quandam inter homines natura conc. c. iii. § 1. stituerit, parum fuerit alios non læsisse aut contemssisse, sed talia quoque in alios conserenda, aut invicem communicanda, ex quibus mutua inter homines benevolentia alatur. Prosumus autem aliis vel indesinite, vel desi-

Hæc sunt officia humanitatit, quæ, si leges humanas spectemus, non sunt jure persetto debita: sed cam ntilitati communi necessaria videantur, persettam obligationem à numine sibi adjunctam habent. Egregiè de hac re scripsit Cicago. "Non nabis solum nati "fumus, ortusq; nostri partem patria vindicat, partem parentes, partem amici. Aque, ut placet Stoicis, quæ in terris gignuntur, ad usum hominum omnia "creari i hominum austem kominum causa, este generatos, ut ipsi inter se, alius alii, prodesse possint. In "hoc naturam debemus ducem sequi, & communes "usilitates in medium afferte; mutatione officierum, dando, accipiendo: tum artibus, tum opera, tum sacultatibus devincire hominum inter se societatem," De Offic. I. vii.

L. I

Cap. 8. nite; idque ut vel nibil nobis, vel aliquid de-

Tum indefinite per
titiles affiit, qui animam ac corpus suum probe excolit,
ones & in-ut utiles abs se actiones in alios proficissi quepenta; ant; aut si ingenii per solertiam talia inveniat,
c. iii. \$ 2. quibus vita humana reddatur instructior. Unde contra hoc officium peccare sunt censendi,
qui nullam honestam artem addiscunt, vitaque per silentium transita animam pro sale habent, ne putiscant; numerus tantum, & fruges consumere nati? & qui opibus per majores relictis contenti, ideo impune abs sese ignaviæ litari credunt, quod aliorum industria
jam sit partum, unde victitent:

Et qui divitiis soli incubuere repertis, Nec partem posuere suis 4.

Item qui ad porcorum instar neminem nista morte sua exhilarant. Et id farinæ alia otiosa terræ pondera.

Inventas — qui vitam excoluére per artes, Quique sui memores alios fecere merendo. Encid. vi. 663.

Hic addit WEBERUS: Et quidem ut vel nibil nobis, scilicet per officia innoxia utilitatis, vel aliquid nimirum per beneficia alia decedat.

<sup>3</sup> Ex Horat. 1 Epift. ii. 27.

Nos numerus sumus & fruges consumere nati.

<sup>4</sup> VIRG. Eneid. vi. 610.

<sup>5</sup> VIRGILIUS recte in campis Elysiis eos locavit,

III. VICISSIM illis, qui de mortalium ge. Cap. 8. nere bene mereri instituunt, cæteri hoc debent, ut ipsis ne invideant, nec præclaris eomeritarit, rundem conatibus remoram injiciant. Tum assimare si alia non sit via paria cum istis faciendi, sal-cæteri detem celebritatem memoriæ samæque eorum, c. iii. § 3. qui præcipuus laborum sructus est, promotum eant s.

IV. IMPRIMIS autem illa bona, quæ citra Tum bunostrum detrimentum, molestiamque aut labo-manitaie
rem præstari possunt, non libenter in alios dis in rebus
pensare, detestanda malignitas & inhumanitas utilitatis;
habetur: Quæ vocari solent res innoxia utilitatis, seu quæ accipienti prosunt, præstantem
non gravant. Uti sunt, non prohibere aquam
prosuentem, pati ab igne ignem capere, consilium sidele deliberanti dare, erranti comiter
monstrare viam s. Sic si quis rem aliquam
amplius possidere nolit, propter nimiam coplam, aut quia asservatio ejus ipsi molesta est;
cur non malit eam potius integram relinquere,
ut aliis non hostibus usum præbere possit;

quam

<sup>6</sup> Hactenus de indefinitis officiis, quibus humani generis utilitati inservire possumus. Que sequuntur, ad officia definita pertinent.

<sup>7</sup> Aliter WEBERUS: Definite quis inservit, quando certis hominibus indulget, quod ipsis utilitatem quandam afferre, & vel citra suum detrimentum, molestiamque aut laborem præstari potest, quale quid non libenter, &c.

Ennius apud Cicer. de Offic. I. xvi.

Homo, qui erranti comiter monstrat viam. Quasi lumen de suo lumine accendat, sacit: Nihilominus ipsi lucet, cum illi accenderis.

Cap. 8. quam eandem corrumpere? Sic non fas nutrimentum perdere, ubi nos saturati sumus; noque fontem obturare, aut occultare, ubi nos affatim bibimus; neque signa navigationis itinerisque abolere, postquam is usi sumus-Huc pertinent modicæ stipes locupletum in egenos collatæ; item illa humanitas, quæ jufta de causa peregrinantibus exhibetur, præsertim ubi aliqua ipsos calamitas oppresserit; & cjus generis alia?. V. Sublimior gradus humanitatis eft, ex

Tum quoque benetus aut aperæ.

fingulari benevolentia gratis quid in alterum nous aus conferre, impensa aut opera laboriosa constans, quo ipsius necessitatibus obveniatur, aut cidem infignis quæpiem utilitas concilieror. c, iii. § 15. Quæ zal ¿goxir vocantur beneficia, aptistima materia infignem laudem parandi, fi magnitudo animi & prudentia eadem rite temperaverit. Eorum dispensationem ac modum sere conditio dantis atque accipientis moderatur. In quibus id comprimis observandum, ne obsit benignitas & iis ipsis, quibus benigne videtur fieri, & cæteris: deinde ne major benignitas fit, quam facultas; tum ut pro dignitate cuique tribuatur, & quidem ante omnia bene meritis; tum ut quisque nostrae opia indiget:

<sup>9</sup> Conf. GROT. De June B. & P. L. II. c. ii. & pt. 20 Audiamus Ciceronum præclare de gratitudine disserentem : " Nullum officium reserenda gratia ma-44 gis necessarium est. Quod si es, que utende acce-" peris majore mensura, si mode possis, jubet reddere "Hestodus: quidnam beneficio provocati facere " debemus ?

diget; observatis quoque conjunctionis gradi Cap. 8. bus inter homines. Videndum quoque, quid cuique maxime necesse set, & quid quisque nobiscum, aut sine nobis possit consequi, aut non possit. Modus quoque dandi multum gratiæ beneficiis addit, si hilari fronte, promte, & cum contestatione benevolentiæ demus.

VI. VICISIM in eo, qui beneficium acce-Gratus quit, existere debet gratus animus; quo is o-nimus in stendit, istud sibi acceptum fuisse, dantique penegasto qui eam ob causam favet, & occasionem quærit involvat? paria reponendi, aut amplius, quantum ejus c. iii. §16. steri potest. Nam id non necessarium est, ut præcise tantum reddamus, quanti id suit quod datum est; sed sæpe studium & conatus obligationem explent. Modo tamen nihil sit, quod ei, qui beneficium se dedisse prætendit, recte opponi possit. Nam qui me ex aquis extraxit, ei nihil debeo, si me in eas prius conjecerat.

VII. CETERUM quo magis ad devincien-Beneficium dos hominum animos apta funt beneficia, eo ad gra-acrius ad gratiam referendam incumbere de-rendamobecet, qui ista accepit. Saltem ne eum, qui si-ligat ducia nostri prior nobis benefecit, ob eam rem c.iii. §17.

deteriore

si debemus ? an imitari agros sertiles; qui multò plus si efferunt, quam acceperant? Etenim frin eos, quos

<sup>&</sup>quot; speramus nobis profuturos, non dubitamus officia

<sup>&</sup>quot; conferre; quales in eos esse debemus, qui jam pro" suerunt?" De Offie. I. xv. Cons. Cartes. dePasa
fion. Art. 194.

270

Cap. 8. deteriore esse conditione patiamur; neve benesiciem accipiamus, nisi animo nitendi, ne
dantem merito dati pœniteat. Nam si certam
ob causam peculiariter alicui nolimus obligari,
licebit oblatum benesicium dextre recusare.
Et sane si absque necessitate gratiæ referendæ,
foret, contra rationem secerit, si quis sua temere jactaverit, &, quod periturum prospicit,
benesicium prior contulerit. Quo modo omnis tolleretur inter homines benesicentia &
siducia, unaque omnis benevolentia; neque
esse inter eos quidquam gratustæ opis, nec
ullum gratiæ conciliandæ initium 12.

Ob ingra. VIII. QUANQUAM autem in animo ingrato titudinem per se nulla sit injuria : fœdius tamen & matamen a- gis odiosum ac detestabile habetur nomen ingion datur. grati, quam injusti. Censetur enim animi valde abjecti & degeneris, seipsum indignum declarare eo judicio, quod alter de ipsius probitate tulit: ac ne beneficiis quidem quæ e-

<sup>13</sup> Quoniam gratia, quà gratia, nequit perfecto jure postulari.

tiam.

<sup>12</sup> Hoc comma maxima ex parte huc transfertur ex Hobbesio. De Give, cap. III. § 8.

<sup>14</sup> Similiter Seneca: "Primum omnium pars optima beneficii periit, si actio, sicut certæ pecuniæ, aut
ex conducto datur. Deinde cum res honestissima
fit referre gratiam, desinit esse honesta, si necessaria
est. Adjice nunc, quod huic uni legi omnia fora
vix sufficient." De Benefic. L. III. c. vii. Persas
autem in ingratos severè animadvertere auctor est
Xenophon. Cyropæd. L. I. Pr. Conf. Grot. L. II.
c. xx. \$ 20.

tiam bruta demulcent, moveri posse ad conci- Cap. 8. piendum humanitatis sensum. In foro tamen civili ob simplicem ingratitudinem, seu ubi quis nudi beneficii obliviscitur, & occasione id data referre negligit, actio non solet dari. Pars enim optima beneficii perit, si actio, uti certæ pecuniæ, detur: jam enim creditum esse incipiet. Et cum res honestissima sit referre gratiam, definet esse ita splendide honesta, si fit necessaria. Denique huic uni legi vix omnia fora essent suffectura, ob difficillimam æstimationem circumftantiarum, quæ beneficium vel intendunt, vel elevant 14. Et eam ipsam ob causam beneficium dedi, i. e. ejus quod dedi refusionem mihi stipulatus non sum, ut & alteri foret occasio ostendendi, se honesti amore, non ex metu pœnæ humanæ aut coactionis» gratiam retulisse; utque ipse non spe lucri, sed ob humanitatem exercendam videar erogasse. de quo recipiendo mihi caveri noluerim 15. Enimvero

tegras gentes spectant: qualia à gentibus erga gentes rectè exercentur; essi non sunt persecto jure debita. Huc spectant plurima de quibus Grotius verba secit, De Jure B. & P. L. H. c. ii. "I. Sic & terræ & summa, & siqua pars maris in proprietatem popus ii alicujus venit, patere debet his, qui transitu epus habent ad causas, justas; putà quia suis sinibus exipulsi quærunt terras vacuas, aut quia commercium expetunt gente seposita, aut etiam quia quod suum est, justo bello petunt." At verò hoc de innoxio transitu dicendum est, ut ubi pauci aliqui & inernics transire volunt: non autem de magnis exercitibus, à quorum transitu justus metus oriri possit. Grotius quidem

DE OFFICIES HUMANITATISE L. I. Cap. 8. nimvero qui non solum beneficium non rependit, sed & benefactori insuper malum reponit;

quidem existimat metum ad negatidum transitum non valere. Sed mihi magis arridet opinio Gronovii : quoniam (ut notat ipse ud loc.) si principi vel populo licet prohibere ipsis indigenis, ne fint armati inta fines; quamvis pauci, quamvis singuli, multo magis ei lices hoc non concedere exteris: Præterea si privatas prohibere potest; ne quis ingrediatur fundum suum venandi vel aucupandi gratia, multò magis princeps vel populus ne exercitus aut multitudo armata ipfius tranteat fines. Porrò reclè animadvertit noster. " diffi-" cultatem non tolli, fi quis dicat transitum elle dan-" dum, ubi jufto bello alter petatur; negandum, fi " iniustum ei siat bellum. Nam neque ista dijudicatio femper eft satis expedita; & temerarium habetur - di ultro se duobus armatis, velut arbitrum, interponeres & tantam litem fuam facere. Accedit, quod con-" cesso transstu in nottris terris belli sedes possit conic ftitui." De Jure Nat. & Gent: L. III. c. iil. § çi II. Ad res innoxiæ utilitatis, quæ euivis libenter indulgeri debent, à GROTIO refertur, mercibus per terras noftras transitum concedere. " Nam quo minus finquity " gens quæque cum quavis gente seposità commercium " colat, impediendi nemini jus est : id enim permitte " interest societatis humanæ; nec cuiquam damno id " est : nam etiam si cui lucrum speratum sed non debitum, decedat, id damni vice reputari non debet." Hoc autem nimis laxè nimifque liberaliter pronunciatum decernit Gronovius. Etsi enim concedit interesse societatis humanæ, esse commercia ut plurimum libera, nec ulli genti omnino præcludi : attamen hanc vel illam gentem excludi à commerciis certarum gentium, quæ tamen alnunde habeant, non effe iniquum judicat. Ut mihi videtur, hanc rem acu tetigit Bur-DEUS. Dispiciendum, inquit, an merces ad gentis alterius contervationem fint necessaria, an verò saltem ponit, ille ob hocce factum eo graviore pœna Cap. 8. est afficiendus, quo fœdiorem animi malignitarem sibi inesse ostendit.

CAP.

ad voluptatem, luxum, lucrum fint comparatæ. Si prius sit, tantum abest ut transitus denegari queat, ut ad eum concedendum jure perfecto obligati sint imperantes. Si posterius, rursus videndum, an forte transitus eiusmodi rempublicam nostram insigni quodam commodo aut lucro privet. Si non privet, inhumanum foret eundem petentibus denegare. Sin privet, & certa spes sit me transitum denegando insigne commodum in meam rem. publicam derivare posse, non puto aliquem ad eum concedendum obligatum effe. Licet enim jus perfectum ad ejusmodi lucrum nemo habeat; nemo tamen obligatus est, alterius commoda potius quam sua promovere. Quod fi verò videam transitàs denegatione, & meam rempublicam, & alteram gentem lucro & commodo privatum iri; rursus inhumanum est alteri invidere, quod nos impetrare non possumus. Philofi Pract. c. iv. § 9. III. Quæritur à GROTIO; an ita transeuntibus mercibus terra aut amne aut partemaris, quæ terra accessio dici possit, VECTIGALIA imponi possint ab to, qui in terra imperium habet? In qua quæftione fic decernit: " Certe quæcunque onera ad illas merces " nullum habent respectum, ea mercibus istis imponi " nulla æquitas patitur. Sic nec capitatio [i. e. cerrius, vel stipendium in capita hominum descriptum] ci-" vibus impofita ad fustentanda reipublicæ onera ab exteris transeuntibus exigi potest. Sed si aut ad oræstandam securitatem mercibus, aut inter cætera etiam ob hoc onera fustinentur, ad ea compensanda weckigal aliquod imponi mercibus potest, dum mcdus cause non excedatur." Sie cum sumptus sunt faciendi ad vias muniendas, ad pontes struendos, ad ripas munimentis, præsidiis vel arcibus tuendas, cæseraque ejulmodi, omnino æquum est vectigalia exigi. IV. Rem

### C A P. IX.

# DE OFFICIO PACISCENTIUM in genere!

fit velut transitus per pacta intermeminis nonnulla ex dia; quippe cum omnia officia, præter jam
pactis orienumerata, pactum expressum aut tacitum viunda.

L. iii. c. 4. deantur præsupponere '. Igitur hoc loco agendum erit de natura pactorum, & quid illa
ineuntibus observandum sit '.

II. Fuisse

IV. Rem esse innoxiæ utilitatis existimat Grotivs moram aliquantisper prætervebentium, aut prætereuntium. valetudinis aut alia qua justa de causa permittere. Cui & hoc consequens est, ut tugurium momentane. um ponere liceat; puta in litore, etiamii litus a populo occupatum concedamus. Adjungit præterea, perpetuam babitationem his, qui sedibus suis expulsi receptum quærunt, denegandam non effe externis; dum & imperium, quod constitutum est, subeant, & quæ alia ad vitandas seditiones sunt necessaria. V. In hoc jure gentium erga gentes inesse censet GROTIUS, libertatem matrimonia ambiendi & contrabendi apud vicinas gentes. Hoc autem caute capiendum effe recte monet Buddeus: nimirum fi qui matrimoniorum libertatem expetunt, iisdem nobiscum utantur facris, nec scelestum vitæ genus fectentur, aut aliis vitus status hujus indol; adversis laborent, tum salvo humanitatis jure, illis non potest dari repulsa. VI. Ad officia humanitatis refert Buddeus, jus sepulturæ, idque ad jus naturæ (quod quatenus ad integras gentes pertinet, jus gentium vocatur)

II. Fuisse autum necessarium pasta inter Cap. 9. bomines iniri, satis manifestum est. quam enim officia humanitatis late sese per vi-mutua sotam humanam diffundant : hautquaquam ta-cialitatis men ex eo solo sonte deduci omnia possunt, effaria. quæ hominibus ab se invicem utiliter percipere c. iv. § 15 licebat. Nant neque quibusvis ea est ingenii bonitas, ur omnia quibus aliis prodesse possunt, ex fola humanitate velint præstare, citra exploratam spem paria recipiendi. Et frequenter illa, quæ ab aliis in nos proficisci queunt, ejusmodi sunt, ut gratis eadem nobis exhiberi falva fronte postulare nequeamus. Sæpe quoque nostram fortunam aut personam non decet, alteri tale beneficium debere. Adeoque ut plurimum alter dare non potest, sæpe nos accipere nolumus, nifi iste paria a nobis reci-

eatur) spectare existimat. Nimirum, licet post mortem corpus nihil sentiat, adeoque perinde esse videatur quicquid ei eveniat: nihilo secius sufficit, quod homines dum vivunt, horrore quodam percellantur, si intelligant corpora sua insepulta abjectum iri. Adeoque ut recte nonnulli per sepulturæ denegationem puniuntur; ita per ejus concessionem humanitas exercetur. Contrariorum enim contraria est ratio. Accedit quod moribus & eonsuetudine hominum, in sepultura signum & monumentum honoris positum sit. Philos. Prass. cap. iv. § 9.

Officia vocantur absoluta, quæ homines quà homines obligant, ideoque pro universalibus haberi debent, qualia sunt, suum cuique tribuere, alterum non lædere, &c. Hypothetica vero, quæ statum adventitium præsupponunt, &, non nisi accedente aliquo instituto humano, obligant: quorum tractationi jam auctor se accingit.

Conf. GRot. De Jure B. & P. L. II. c. xi.

piat;

Cap. 9. piat. Non raro denique alios latet, qua ratione commodis nostris inservire queant. Igitur ut mutua inter homines officia, qui fructus est socialitatis, eo crebrius & ad certas velut regulas exerceatur, n ecessium fuit homines ipsos inter se convenire super ejusmodi rebus invicem præstandis quæ ex sola humanitatis lege certo sibi polliceri ab aliis non poterant<sup>3</sup>. Adeoque in antecessium determinandum suit, quid alteri quis præstare, quidque ab eodem iterum exspectare suoque jure exigere deberet. Id ipsum autem sit per promissa & passa.

In promif- III. CIRCA isthæc generale officium ex lege fis paāis naturali debitum est: ut quilibet fidem datam data fides fervan-fervet, seu promissa & pacta expleat. Citra da. hoc enim si esset, plurima pars utilitatis peric. iv. § 2. ret, quæ humano generi communicatis invicem opetis

Jult Treverus duplicem folummodo esse pactorum sinem; nimirum vel ad tollendam vel ad constituendam obligationem. Sed Titius cum nostro
eorum usus & beneficia in quatuor partes rectius dispescit; quæ sic breviter complecti possumus. 1. Exinde novæ obligationes creantur. 2. Impersectæ redduntur persectæ. 3. Abruptæ & intermissæ renovantur. 4. Obligationes tolluntur & irritæ siunt.

<sup>\*</sup>Hæc regula generalis est, quæ tamen exceptionibus subjicitur. Istæ circumstantiæ incidere possunt, quæ sidem datam violare jusserint. Ad eam sententiam Ciceronem allego testem. "Incidunt sæpe tempo-" ra, cum ea quæ maxime videntur digna esse justo homine, eoque quem virum bonum dicimus, commutantur, siuntque contraria; ut reddere depositum, promissum sacere, quæque pertisent ad veritatem ad sad sidem, ea migrare interdum & non servare sit justum.

operis ac rebus enasci apta est. Et ni pro-Cap. 9. missa servandi necessitas soret, hautquaquam liceret rationes suas sirmiter aliorum hominum subsidiis superstruere. Quin & ex decepta side justissimæ querelarum bellique causæ pullulare sunt idoneæ. Nam ubi ego ex pacto aliquid præstiterim, altero sidem sallente, mea mihi res aut opera frustra periit. Sin vero, nihil adhuc præstiti, rationes tamen & destinata mea turbari molestum est; cum alio modo rebus meis potuissem consulere, nisi iste se mihi obtulisset. Et indignum est ludibrio haberi, quia alterum cordatum ac bonum virum credidi s.

IV. OBSERVANDUM autem, ea quæ ex Éa demum folo humanitatis officio debentur, in hoc po-pariunt professam tissimum differre ab iis, quæ ex pacto aut-pro-obligatio-misso n'm & jus.

<sup>&</sup>quot;in principio, fundamenta justitiæ, primum ut ne cui noceatur, deinde ut communi utilitati serviatur. Cum tempora commutantur, commutatur officium, se non semper est idem; potest enim accidere promissum aliquod se conventum, ut id estici sit inutile, vel ei cui promissum sit, vel ei qui promiserit." De Offic. I. x. Non autem merè ob utilitatem ejus qui promiserit, promissum violare licebit: sic enim ruit justitia; omnisque inter homines siducia se vitæ incolumitas una sunditus tollitur. Itaque omnino cautè agendum est, qui de eo, quod licitum est, in promissorum violatione statuit. Quid in hac re præstandum sit, se in quibus circumstantiis promissum violare liceat, docebitur infra, § 17—19.

<sup>5</sup> His rationibus accedit confensus veterum philosophorum. Aristot. Rhetor. L. I. c. xv. <sup>9</sup>Ωστε ακύ-Τ 2

Cap. 9. misso perfecto debentur; quod ista quidem recte petantur, & honeste præstentur: sed ubi alter ea ultro præstare neglexerit; de inhumanitate duntaxat, feritate, aut duritia ejusdem queri possum; non tamen per violentiam propriam aut superioris, eundem ad præstandum cogere. Id quod tamen licet, ubi ultro non præstantur, quæ ex promisso perfecto, aut pacto debentur. Inde etiam ad illa jus impersettum, ad hæc jus persettum habere: sicut & ad illa impersette, ad hæc persette obligari

Fides datur vel promisso gratuito, vel pasto. C. Y.

dicimur 7.

V. FIDEM damus vel per actum solitarium seu μονόπλευρον, vel per actum reciprocum seu κπλευρον.

ρων γιγνομένων Α συνθηκών αναιρείται ή πρός αλλήλες χετα Α ανθρώπων, Sublatis pactis tollitur usus bominum inter se. Teste Grotio, Platonici sepe justitiam vocant αλήθειαν, quod sidelitatem transtulit Apuletus, Apol. de Plat. Phil. Mort. Cicer. de Offic. I. vii. "Fundamentum est justitiæ sides; id est, dictorum "conventorumque constantia & veritas. Ex quo quamquam hoc videbitur sortasse cuipiam durius, "tamen audeamus imitari Stoicos, qui studiose exqui-

" runt, unde verba fint ducta: credamusque quia
" fiat quod dieum eft, appellatam fidem."

6 Ut recte percipi possit doctrina de pactis & promiss, auctor noster in opera majori obligationem divisit tripliciter. 1. Naturalis est, vel adventitia auteivilis. 2. Mutua vel ron mutua. 3. Impersecte mutua, vel persecte mutua. De quibus non opus est, ut verba faciam, cum voces magis sint claræ, quam quæ desinitionibus indigent.

7 Quid denotant termini, Jus perfestum & imperfectum, videas quæ supra notavimus ad cap. II. § 15. dot 46. Aπλευρον. Quandoque enim unus se duntaxat Cap. 9. ad quid præstandum obstringit; quandoque autem duo pluresve mutuo se ad quid præstandum obligant. Prior actus vocatur promissum gratuitum, posterior pactum.

VI. Promissio potest dividi in impersestam Promissio & persestam. Illa est, quando ipsi quidem impersesta, qui promittimus, utique obligari volumus; ut dat jus rem tamen alteri jus ad ex gendum non demus, exigendi. sed ut nolimus ad promissium nostrum implen-c. v. § 6. dum violenter compelli. v. g. Si ita concipiam promissium, ego serio destinavi hoc vel illud tibi pæstare; & peto, ut mihi credas? Sic enim videor obligatus magis ex lege veracitatis

<sup>36.</sup> Quibus addendum est hoc in loco ossicia perfetta, obligationis vocari, quæ leges civiles à nobis exigunt, impersetta verò, quæ lex naturæ præcipit, civiles autem in medio relinquunt. Sed quisquis horum naturam penitius perspectam habeat, huic manisestò constabit ea non minus obligare, quam quæ obligationem secum serre vulgò dicuntur, eorumque neglectum civilis societatis commodo haud minus officere. Cujus rei testem appellamus Senecam: "ut scias per se ex- petendam esse grati animi affectionem, per se sugi enda res est ingratum esse; quoniam nihil æque concordiam humani generis dissociat ac distrahit, quam hoc vitium." De Benes. L. IV. c. 18.

<sup>8</sup> Huic affinis est divisio Gretiana in actus benesicos, & permutatorios. De Jure B. & P. L. II. c. xii. § z. In jure Romano aliæ sunt pactorum divisiones, quas tutò præterire possumus, quippe sint extra juris naturalis disciplinam.

<sup>9</sup> Magis accurata est divisio promissionis de fusuro; quam Grotio acceptam referimus. " Primus gradus est assertio explicans de suturo animum qui nune T3

L. I,

280

Cap. 9. tis, quam justitiæ; maloque videri propriæ constantiæ & gravitatis impulsu serri ad faciendum officium, quam propter jus alterius.
Huc spectant pollicitationes virorum potentum
aut gratiosorum, quibus alicui non per verba
honoris, sed serio suam commendationem, intercessionem, promotionem, aut suffragium
spondent: quæ tamen hautquaquam velut jure
aliquo abs se volunt exigi, sed in solidum suæ
humanitati ac veracitati cupiunt imputari; ut
officii sui gratia eo major sit, quo longius ab
éodem coactio absuerit.

Perfecta, que dat amnina. E-Y- \$-7.

VII. PERFECTA autem promissio est, quando non solum ipse utique obligari volo, sed & simul

" eft : & ad hanc ut vitio careat, requiritur veritas es cogitationis pro tempore præsenti, non autem ut in " ea cogitatione perfeveretur. Habet enim animus 46 humanus non tantum naturalem potentiam mutandi " consilium, sed & jus. Quod si in mutatione sense tentiæ vitium fit aliquod, aut accedit, id non est, " intrinsecum mutationi, sed ex materia, putà quia or prior sententia erat melior. Secundus gradus est " cum voluntas seipsam pro futuro tempore determi: " nat, com figno sufficiente ad indicandam persevefe randi necessitatem. Et hær pollicitatio diei potest, " quæ feposita lege civili obligat quidem aut absolute " aut sub conditione, sed jus proprium alteri non dat " Multis enim cafibus evenit, ut obligatio sit in nobis fe & nellam jus in pliò : ficut in depito misericordiæ " & gratite reponende apparet, quibus fimile est hoc " debitum constantiæ five fidelitatis." De Jure B. & P. L. II. c. xi. § 2, 3. Itaque malè, ut opinor, statuit Hobbesius de promissis de siduro, ea nihil transferre: cojus hoc exemplum profert. " Qui de I futuro fic dicet, cras dato, aperte fignificat, se non g dedisse

fimul jus in alterum confero, ut rem promif-Cap. 9. fam velut debitam plene me poscere queat.

VIII. Porro ut promissa & pacta nos o Promissa & pacta, bligent ad aliquid dandum aut faciendum, ut obliquod antea non debebamus; aut omittendum, gent, conquod antea jure poteramus facere; maxime sensur quirunt. requiritur ultroneus noster consensus 10. Nam c. vi. § 1. c. vi. § 1. aliquo onere sit conjuncta, nulla propior ratio est quare super eo conqueri recte nequeamus, quam quia ultro in id consensimus, quod evitare penes nos erat.

IX. Consensus etfi regulariter per figna, Qui quanputa voces, literas, nutusque exprimi foleat ": doque exprefius eft, aliquando quandoque tacitus.

c. vi. § 2.

<sup>&</sup>quot;dedisse. Toto itaque hodie jus immotum est, ma"netque etiam crastino die, nisi interea actu dederit"Quod enim meum est, meum manet, nisi post de"derim. Quod si de præsenti loquar, putà hoc mo"do, do vel dedi habendum cras, illis verbis signissicatur"me dedisse, & jus habendi cras translubisse hodie."

De Cive, c. z. § 6. Sed non video, quare verbo suturo
nequit transferri jus. Qui sic dicit, cras dabo, signiscat se jus hodie alteri dedisse, quod crastino die actu
possidebit.

voluntatum circa rom eaudem ejusq; circumstantias. Requista ejus sunt, primo ut declaretur § 9. Secundo, ut sit verus, § 10-15. Tertiò, ut sit mutuus, § 16. Otto.

Cap. 9. aliquando tamen contingit, ut ille citra isthæç figna ex ipfa negotii natura, aliifque circumstantiis liquido colligatur. Sicuti interdum silentium, cum certis circumstantiis consideratum, loco signi consensum exprimentis valet, Unde & dantur patta tacita, quando nempe confensus noster non per ejusmodi signa, quæ regulariter in commercio hominum recepta funt, exprimitur, fed quando idem ex negotii natura, aliisque circumstantiis liquido colligitur. Sic & principali pacto sæpe adhæret pactum tacitum, quod ex ipsa negotii natura profluit. Sicut & usitatissimum, ut in pactis tacitæ quædam exceptiones, & conditiones necessariæ sint subintelligendæ12.

Promissa & patta infantum,

X. Ur autem aliquis liquido consentire possit, requiritur usus rationis hactenus, ut amentium, præsens negotium intelligat, an sibi conveniat, & abs se præstari queat, eoque perpenso consensum sum sufficientibus signis exprimere possit. Unde sequitur, promissa & pacta infantum, ut & amentium ac furiosorum, nisi ubi dilucidis

> obligant ad arma ponenda." GROT. De Jure B. & P. L. III. c. xxiv. \$ 5.

Ex eo oritur tacitus confensus, quod ex quibusdam circumstantis agens consensum præbuisse præsumitur Exempla attulit auctor in opere majori, ubi supra § 2. " 1. Si quis peregrinus in civitatem aliquam exteros " amice tractate solitam amica sub specie accedat, etsi " nunquain expresse fidem dederit, tacite tamen & ex " ipso accessionis actu sidem dedisse censetur, quod pro " ratione status sui velit sese legibus ejus civitatis attemperare. 2. Si quis cum altero-paciscatur de tuto acceffu

dilucidis intervallis furor distinguitur, nulla Cap. 9. esse. Id quod & de promiss ebriorum est pronunciandum, si ebrietas jam eo usque processerit, ut ratio sit plane obruta & sopita. Nam pro vero & deliberato confensu haberi nequit, si quis vel maxime momentaneo & inconsulto impetu in aliquid inclinet, aut figna quædam edat consensum alias exprimentia, eo tempore, quando mens velut medicamine quodam loco mota fuerat. Sed & impudens foret, tale promissum, præsertim cum magno onere conjunctum, exigere velle 13. Quin si quis ebrietatem eam captavit, & observata alterius facilitate promissim astute elicuit, ne abs doli quidem fraudisque crimine immunis erit. Ast qui, discussa crapula, per ebrietatem acta rata habuerit, utique obligabitur, non tam ex eo quod ebrius, quam quod fobrius egit.

XI. CÆTERUM quousque in pueris duret Que etas imbecillitas rationis, contrahendam obligatio-obligationi nem impediens, lege naturali adeo accurate des idoneas definiri nequit; cum in aliis citius, in aliis c. vi. § 5.

<sup>&</sup>quot; accessu in aliquem locum, etiam de reditu convenisse i judicatur, essi de hoc expressa mentio nunquam suerit facta: quod alias priore pacto nihil soret actum. 3. Qui cubiculum in ædibus suis alicui locat, concessisse etiam judicatur usum earum partium, quibus ille carere nequit; putà januæ & viarum quæ ad i illud ducunt, saltem hactenus ut soras prodire ac redire liceat." Conf. Grot. De Jure B. & P. L. III. c. xxiv.

<sup>13</sup> Prudenter in Flandria (teste Burgundo in Præf. ad consuetud. Flandr.) nullus contractus in caupona initus obligat

L.I.

Cap. 9. tardius judicium maturescat. Sed illud est ex cujusvis quotidianis actionibus judicandum. Etsi in plerisque civitatibus leges civiles certum heic temporis terminum in universum constituerint 14. Sicuti & alicubi salutariter est receptum, ut aliorum prudentiorum autoritatem adhibere necessum haberent in contrahendis obligationibus, quousque inconsultus ille juventæ impetus deferbuisse censeretur. Quippe cum ea ætas, etiam quando negotium quod geritur intelliget, vehementi fere ac parum provido impetu feratur, ac in promissa fit facilis, spei plena, liberalitatis famam captans, in amicitias ambitiose colendas prona, ac diffidere nescia. Unde & dolo vix caret. qui istius ætatis facilitati imminet; & juniorum dispendiis locupletari vult, quæ isti per judicii imbecillitatem prævidere aut æstimare non norunt.

Error quousque consensum impediat ? c. vi. § 6.

XII. Consensum quoque impedit error 15.

Circa

obligat, nisi die sequente ratihabeatur. Similem suisse morem Persarum testatur Henod. I. 133. Cretenfium, ATHEN. 4. 5. & veterum Germanorum, TACIT. de Mor. Germ. c. 22. OTTO.

14 Diversis gentibus diversæ sunt leges, quæ certum maturæ ætatis terminum defignant, prout indoles finguli populi fert. Sic apud Hebræos adolescentis, qui annum XIII implevisses; puellæ, quæ XII annum, promissio valebat. Apud Persas, Indos, & Atheniense, post annum XVIII; apud Britannos non nisi post annum XXI infantes vel minores (ut aiunt) esse definunt. Notandum est autem non eandem ætatis periodum ad omnia negotia exigi: sic in Anglia matrimonium contrahere vel guardianum eligere possunt annos XIV nati.

#### L. I. DE OFFICIO PACISCENTIUM.

Circa quem hæ regulæ funt observandæ. I. U-Cap. 9. bi in promissione aliquid tanquam conditionem supposuerim, citra cujus intuitum promissurus non fueram, naturaliter promissionis nulla erit vis. Nam promissor consensit non absolute, sed sub conditione : qua non adparente, promissio quoque nulla est, II. Si exerrore ad pacificendum aut contrahendum fuerim impulsus, eumque re integra, & quando nihil adhuc fuit præstitum, deprehendero; æ. quum fane fuerit, ut facultas pænitendi mihi concedatur: præsertim ubi præ me tulero, dum ad pacifcendum accedo, quæ me causa impellat; nec alter ex mea pœnitentia detrimentum patiatur, aut id pensare ego paratus sim. Verum ubi res non amplius est integra, & ubi error tunc demum patuerit, quando jam pactum est impletum, ex toto aut ex parte; qui erravit, a pacto refilire non poterit, nisi quantum alter ex humanitate velit indulgere 16.

pati, quorum promissiones in plerisque negotiis usque ad annum XXI irritæ ac nullæ sunt.

III.

errorem impellentem pactum non dirimere. 1. Quia causa paeiscendi ad naturam pacti non pertinet, sed extra negotium est. 2. Quia sic multi, ubi sacti eos pœniteret, ad ejusmodi errorem provocare possent ad eludendam pacti molestiam. 3. Nulla causa subest, cur alteri error meus magis imputari debeat quam mihi, 4. Aliud est, quid ossicio humanitatis aliquis præstiturus sit, & an juri suo velit renunciare, quod pacto sibi acquisivit; aliud an jure persecto ad id teneatur.

<sup>16</sup> Ex lége naturali nihil omnino valet, utrum res fit întegra, an pactum fit impletum vel ex toto vel ex

Cap. 9. III. Ubi error contigerit circa ipsam rem, de qua convenitur; pactum vitiatur non tam ob errorem, quam quia legibus pacti non suit satisfactum. Nam in pactis ipsa res, de qua convenitur, ejusque qualitates debent esse cognitæ; citra quam cognitionem liquidus confensus intelligi nequit. Unde desectu deprehenso, qui lædendus suerat vel a contractu ressilire potest, vel alterum ad desectum supplendum adægere, vel etiam ad pristandum id quod interest, ubi ipsius dolus aut culpa intervenit.

Dolus an, & quis.
promissa
& pasta
wiolet?
c. vi. § 8.

XIII. Quon si quis dolo & malitiosa fraudulentia alterius inductus suit ad promittendum aut paciscendum, ita est habendum.

I. Si tertius dolum adhibuerit, non colludente eo, quicum paciscimur; negotium erit sirmum: ab eo tamen, qui dolum adhibuit, poterimus

. parte. Nam si in hoc casu sirmus stabit assensus, quare & non in altero? Tota res pendet ex ipsa natura erroris; sive circa ipsam rem versetur, sive circa circumstantiam rei non essentialem. Sic si me virginem emere putarem, cum esset jam mulier, emptio valebit, in sexu enim non est erratum. Cæterum si ego mulierem venderem, tu puerum emere existimasti, quia in fexu error est, nulla emptio, nulla yenditio est. Digeft. L. XVIII. Tit. i. Itaque error circa essentiam rei pactum vitiat. Attamen hoc intelligendum volui non tantum de physica rei essentia, de qua pactum initur, sed etiam de qualitatibus istis, quas paciscens præcipue vel unice respexerit. Unde non solum irritus erit contractus, si ab altero Davum emi, & ille mihi Syrum tradiderit; sed etiam ubi professus sum me servum quærere coquendi peritum, & ejus artis imperitus mihi

terimus repetere id quod intererat, nos non Cap. 9. fuisse deceptos. II. Qui dolo suo malo causam dedit ut ipsi quid promitterem 17, cum eove pacificerer, ei ex isthoc actu hautquaquam obligor 18. III. Si quis ultro quidem & liquida cum destinatione animi ad pacifcendum accesferit; in ipfo tamen negotio, puta, circa objectum, ejusve qualitates & æstimationem dolus intercesserit; hactenus pactum erit vitiofum, ut in arbitrio decepti fit illud penitus diffolvere, aut læfionis penfationem exigere. IV. Quæ ad effentiam negotii non faciunt, nec expresse suerunt designata, actum de cætero rite conceptum non vitiant; licet forte alter de iis, dum paciscitur, tacite cogitavit; aut ejus opinio aftu fuit confirmata, quousque contractus conclusus foret.

XIV. Metus qui circa promissa & pacta in- Metus des ceptionis quantum

mihi traditus suerit. Ibid. § 7. Sed, ut recte nos mo-iis detranet Grotius, si promissor negligens suerit in rebat: exploranda, aut in sensu successive exploranda, aut in sensu successive exprimendo, & damnume. vi. § 10: inde alter passus sit, temebitur id resarcire promissor, non ex vi promissionis, sed ex damno per culpam dato. Si vero adfuerit quidem error, sed in quo sundata non suerit promissio, ratus erit actus. De Jure B. & P. L. II. c. xi. § 6.

17 Jure naturæ perinde est, an dolus causam dederit contractui, an in contractum inciderit, Sed Leges Romanæ illam servant disserentiam, ut contractus bonæ sidei, actione ex contractu natâ, possint rescindi: in contractibus verò stricti juris opus est clausulà de dolo, quam Cicero everriculum omnium malitiarum vocat. De Nat. Deor. iii. 30. Otto.

18 Quoniam scil. nemo ex delicto mehorem suam conditionem sacere potest; ut loquuntur jurisconsulti. Digest. Lib. L. Tit. xvii.

tervenit

Cap. 9. tervenit dupliciter sumitur: vel pro suspicione probabili fore, ut ab altero decipiamur; idque vel quia ejusmodi vitium in animo ipsius hæret, aut quia malignam fuam voluntatem sat perspicue significavit: vel pro vehementi animi terrore orto ex intentato gravi malo, ni promissium aut pactum inire velimus. priorem speciem metus ita habendum. I. Qui confidit illius promissis & pactis, cui fidei religio in universum nihili fit, imprudenter quidem facit; sed eam solam ob causam pactum non redditur irritum 19. II. Ubi pactum jam fit initum, ac nulla nova emergant indicia intentatæ deceptionis; non licebit a pacto resilire ex obtentu vitiorum, quæ ante pactum erant cognita. Nam quæ causa aliquem non prohibuit, quo minus pacisceretur; eadem quoque prohibere non debet, ne pactum impleat. III. Ubi post pactum initum certissima emergant indicia, alterum id agere, ut mihi, quando meum priore loco præstitero, illudat; noni

<sup>19</sup> Cum quocunque pactum initum est, id violare nom licet; nam in pactis nullus habendus est ad personas respectus. Fuerunt inter philosophos, qui idem docebant i refertur discipulorum Zoroastris hoc suisse dogma. Ne putes tecum dicere, quamvis pactum fregero, id tamen non erit mibi peccatum, & sive sit cum aliquo in religione nostra, sive extra eam, res perinde est. Hyde de Relig. Vet. Persar. Imprudenter quidem agit, qui pactum init, cum iis, qui vel sæpe sidem violarunt, vel aperte dogmata prostentur, quæ omnem religionem pactorum destruunt. Recte Cicero: Primo decipi incommodum est, iterum sultum, tertiò turpe. Summa igitur amentia est in corum side spem habere, quorum persona deceptus

non prius ad præstandum adigi potero, quam Cap. 9. contra eam deceptionem mihi cautum sit 20.

XV. CIRCA alteram speciem metus hæ re-Metus ex gulæ observandæ. 1. Pacta, quæ ineuntur intentato propter metum a tertio incussum, valida sunt. ea reddat Nam in hoc utique nullum residet vitium, irrita? quo minus alter jus ex pacto fibi adversus me c. vi . § 14. adquirere queat; & metum ab altero intentatum discussisse, pensatione utique dignum est 21. II. Quæ pacta ex metu aut reverentia imperii legitimi ineuntur, aut ob auctoritatem eorum quibus magnopere devincti fumus, valida funt 22. III. Pacta, ad quæ ab illo ipso, cui promittit aut quicum paciscitur, injusta ejusdem vi quis compellitur, invalida sunt. Nam injuria, quam alter incusso metu injusto mihi infert, incapacem eum reddit, ut jus sibi adversus me ex illo actu quærere possit. Et cum quis alias teneatur pensare damnum abs sese datum; per compensationem velut tolli obligatio

fis. De Invent. I. xxxix. Quod si cum talibus paciscor, eo ipso declaro ea vitia nihil obstare, quo minus his sidem habere possim; ideoque pacto stare adstringor.

Conf. Puf. De Jure Nat, & G. L. III. c. vi. § 9. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. xi. § 7. RACHE-LII Notas ad Cic. de Off. I. x. Gundlingti Tract. de efficientia metus. Bohmeri Dissert. de Exceptione metus injusti in statu naturæ.

<sup>21</sup> Nibil enim (ut loquitur Seneca) med refert, an tu cogaris, si non à me cogeris. Meam culpam esse oportet, ut mea pæna sit. Controv. IV. xxii.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Exemplis fint, quæ affert noster in opere majori.

\*\*Ubi fupra, § 11. \*\* Si princeps aliquis milites suos \*\* extrance

Cap. 9. gatio intelligitur, si non solvitur id, quod statim restitui debebat 23.

Mutuus consensus Etiam in promiffis

XVI. PRÆTEREA oportet consensum non in pactis folum; sed & promissis esse mutuum; fic ut consentire debeat non solum qui promitrequiritur. tit, sed & cui promittitur. Quando enim hu-4. vi. \$16. jus consensus abest, seu quando is oblatum promission acceptare detrectaverit, res promissa penes promissorem manet. Qui enim alteri rem fuam offert, neque invito eam vult impingere, neque pro derelicta habere. Ergo si alter non acceptet, juri promittentis rem

> extraneo cuipiam velit præsidii causa adjungere, & " ad majorem securitatem compellat eos isti quoque i fidem dare : non poterunt hi promissa eludere ob-" tentu metus fibi injecti, utpote ab eo profecti coi i talia quocunque modo exigendi jus erat. Sic si po-" namus patrem filiæ etiam invitæ sponsum dare posse, " ubi ea metu paterni imperii sponso invita sidem dederit, hautquidquam illum deinceps fallere possit-" Nam in sponso nihil hæret vitii, quare sibi ex eo " promisso jus non potuerit quærere; & debebat silia " ultrò patris jussa capessere."

> 3 Sic statuunt jurisconsulti Romani. Nibil consensui tam contrarium est, quam vis atque metus, quem comprobare contra bonos mores eft. Digest. Lib. L. Tit. xvii. Idem sentit Cicero. Jam illis promissis standum non effe, quis non videt, que coactus quis metu, que deceptus dolo promisoerit? Qua quidem pleraque jure prætori libe. vantur, nonnulla legibus; i. e. XII tabularum De Offic. I, x. Sed de hac re magna est sententiarum varietas. Ego GROTII [ubi supra, § 7.] sententiæ maximè accedo, qui existimat, seposità lege civili (quæ obligationem potest tollere aut minuere) eum, qui metu promisit ali

rem oblatam nihil decedit \*\*. Quod fi rogatio Cap. 9. antecessit, censebitur ea durare, nisi expresse fuerit revocata; eoque casu in antecessum acceptatio sacta intelligitur; ita tamen ut rogationi respondeat oblatio. Nam si hæc discrepet, expressa requiritur; acceptatio; quia sæpe mihi non consulitur, nisi tantundem quantum rogavi accepero.

XVIII. CIRCA materiam promissorum & Fromiss pactorum requiritur, ut quod promittimus aut patique paciscimus non, sit supra nostras vires, neve id non nist patrare legg aliqua prohibeamur: alias enim possibilit

quid, obligari : quia consensus hic adsuit, nec conditionalis sed absolutus. Nequit cogi voluntas, & qui metu coastus promistit, eo ipio obligatur, quod consensum prebuit, tanquam e duobus malis minus eligens, Sepositis igiun omnibus ambaggious, quitus in tenebris occultari solet hec questio, luculentissime patet, nulla pasta vel promissa metu dissolvi vel irrita sieri posse. Vi infra. cap. xi. § 6.

24 Similiter GROTIUS: "Ut promissio jus transserat, acceptatio hie non minus quam in dominis rat, acceptatio hie non minus quam in dominis translatione requiritur; ita tamen ut hie quoque præcedens rogatio durare intelligatur; ac vim habere re acceptationis. — Hlud etiam quæri solet, an satis sit acceptationem sieri, an verò etiam innotescere debeat promissori; antequam promissio plenum essertum consequatur. Et certum est utroque modo sieri posse promissonem; aut hoc modo, volo ut valeat, si acceptatum intellexere. Et in his quidem quæ ad mustuam pertinent obligationem; posterior sensus præses sumitur; in promissis verò merè liberalibus potius sest, ut prier sensus credatur adsuisse, niss aliud appareat." De Jure B. & P, L. II. c. xi. § 14, 15.

Cap. 9. aut stolide aut improbe promittimus. Exinde consequitur, neminem sese obligare posse ad id; quod ipsi est impossibile. Quod si autem res, quæ tempore pacti initi possibilis habebatur, post impossibilis aliquo casu citra paciscentis culpam facta sit; re integra pactum erit nullum. Ubi quid præstitum ab altero jam fuit, id restituendum, aut æquipollens reponendum. Si ne hoc quidem fieri possit, summus erit conatus adhibendus, ne alter detrimenti quid capiat. Nam in pactis primario respicimus ad id, de quo expresse suit conventum; ubi hoc obtinere non possumus, sufficit æquipollens exhiberi: faltem ne damnum fentiamus, omnimodo cavendum est. Qui vero dolo aut gravi culpa sibi ipsi vires præstandi detraxit, non folum ad fummum conatum tenetter, sed & velut in supplementi vicem malo insuper poterit mactari 26.

<sup>25</sup> Circa materiam pacti impossibilem videndum. 1: An impossibilitas illa ortum traxerit ex culpà vel dolo paciscentis cujusdam, an omnis culpa exulet. 2. An uterque paciscentium sciverit rem esse impossibilem necne. 3. An sit impossibile ex se, & quidem vel impossibilitate naturæ vel juris vel facti, an ex accidenti. TREVER.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Exemplum attulit ipse auctor in opere majori, quod hanc rem probè illustrat. " Debitores obærati " ubi casu sortuito & citra suam culpam solvendo esse " defierint, summum solvendi conatum debent. Ubi " tamen æquitas & humanitas requirit, ut mora aliqua " ipfis

XVIII. PATET quoque ad rem illicitam Cap. 9. præstandam obligari nos non posse. Nam nemo valide se potest obstringere ulterius quam cita; ut ipsi est potestas. Ast qui lege actionem pro-turpium Hibet, adimit utique potestatem eam suscipi-nulla se endi; & de eadem præstanda obligationem ad-c. vii. § 2. mittendi. Contradictorium quippe eft, ex obligatione per leges confirmata aliquid necessario debere facere, quod per easdem leges est omittendum. Unde peccat quidem, qui illicita promittit; sed bis peccat, qui eadem præftat. Ex quo & hoc colligitur, non fervar debere promissa, quæ illi, cui fiunt, noxæ sunt futura; cum naturali lege prohibitum fit, ne quis alteri, etiam stolide volenti, malum inferat. Si igitur pactum circa rem turpem fue. rit initum; neuter ad id explendum tenebitur. Quin & ubi turpe facinus ab uno fuit præstitum, alter ad folvendam conventam mercedem

Digitized by Google

ipfis indulgeatur, circumspiciendis & parandis solvendi mediis. Sicuti & nesas suerit tales omni sua
substantia exutos ad mendicitatem redigere. Quin
k alias certarum personarum savori hoc dederunt
leges Romana, ut non condemnarensur, niss quatenus facere passure. Niss tamen creditor, qua prase sentes facultates excedunt, condonaverit, ad residua
solvenda tenebuntur, quando in re lautiore esse
coeperint. Dolus autem & culpa decoctorum etiam
malo asiquo potest coerceri, in quos demum illua
tritum valet; qui non babet in ere, luat in corpore.
L. III. c. vii. § 3. Conf. Grotium sbi supra, §
\$,9.

non obligabitur 27. Quod tamen illo intuitu jam est datum, repeti nequit 28, nisi forte dolus aut enormis læsio accesserit 29. XIX. DENIQUE & hoc manifestum est,

Patta & provi[a circa res alienas,

fruitra promittere nos aut pacifici circa res alienas, in quantum illæ non nostræ, sed alte. frustranea, rius directioni & arbitrio sunt subjectæ. Quod c. vii § 11. fi autem ita promifero, me operam daturum; ut alter, (cui pro imperio me quid imperare non posse præsupponitur) præstet; tunc teneor omni modo moraliter possibili; (i. e. quantum alter honeste a me postulare potest, & quantum vitæ civilis ratio fert) laborare, ut ad eandem præstandam alter permoveatur. Sed & super rebus aut actionibus nostris, in quar jam alteri jus fuit quæsitum, tertio valide promittere non possum, nisi force in eum casum, QUO'

2.1.2

<sup>27</sup> E contra docet GROTIUS, crimine perpetrato eum qui conduxit, ad mercedem solvendam obligari : cujus rei exemplum affert in Juda Jacobi filio, qu; Thameri, quam meretricem putabat, promissam merçedem, tanquam debitam, persolvit. Ubi supra. Cui af. finis est Ulpiani Observatio ad L. IV. § 3. D. de cond. ab surp. eauf. " Meretricem turpiter facere, quod fit " meretrix, non turpiter accipere, cum fit meretrix." Sed me judice, præferenda est nostri sententia, quoni. am dari non potest actio de re illicità. ex. gr. Si quis sicario pastam mercedem folvere recusaverit, actio non datur sicario, quenfam id ipsum, quo querela saufam defensurus eft, negnit non ex injufta actione & re illicità promanare.

<sup>148</sup> Cujus kane rationem afferunt jurisconsulti, in pari surpitudine melior est conditio possidentis. Similiter GRO. Tivs: " Non quicquid vitiose fit, effectu juris caret, . 4

quo alterius ius exfibiraverit. Nam qui prio-Cap. 9. ribus promissis aut pactis jus suum in alterum. jam transtulit, ipse utique nullum tale jus reliquum amplius habet, quod in tertium possit conferre. Ac nullo negotio omnia promissa & pacta possent fieri irrita, si liceret aliud inire, in quo contraria priori disponerentur, ac quicum prius fimul expleri nequit. In quo fundarur tritum illud: qui prior tempore, potior jure.

XX. Est præterea circa promissa potissis Pranissa mum observandum, illa concipi solere vel pure sione possi-& absolute, vel sub conditione; ut sculicet vali-bili, imposditas promissionis conferatur in aliquem even-sibili. tum a casu: aut arbitrio humano pendentem. Sunt autem conditiones vel possibiles vel impossibiles. Illæ subdividuntur in casuales seu fortuitas.

quod in prodiga donatione apparet. Hoc interest, guod donatione facta jam cessat vitiositas : nam sine vitio res relinquitur apud donatarium." Ubi Jupra.

<sup>29</sup> Vid. que notavit el. Barbeyrace. ad opus maius. L. III. e. vn. & 6. n. 2. Ubi prolixiùs de hâc re disserit, quoniam materiam de pactis circa res illicitas non satis explanatam esse ab auctore existimat. Sed neque ab eo rem penitus confectam esse vult TREVEaus ob neglecta justa principia. Itaque rem totam evidenter enucleatam esse judicat, si ad Ideam relatiyam illiciti attendamus, quæ involvit comparationem actionis cum lege, per quam aliquid prohibetur vel illiritum redditur; adeoq; pacta tunc folum de rebus ifficitis fieri, cum materia illorum juri perfecto alterius detrahat. Sed mihi sufficere videntur, si modo dili. genter in animo perpenia fint, que de hac re auctor differuit U 1

Cap. 9. tuitas, quæ ut existant vel non existant penes nos non est 30: potestativas seu arbitrarias, quæ ut existant vel non existant, penes eum est, cui promittitur 31: & mixtas, quarum impletio partim ab arbitrio ejus, in quem consertur, partim a casu dependet 32. Impossibiles autem sunt vel physice tales, vel moraliter; i. e. quædam per rerum naturam sieri a nobis non possunt, quædam per leges & honestatem sieri non debent. Et impossibiles quidem conditiones,

disseruit. Et nequeo non prosteri, me tam hebetis esse ingenii, ut, lectis resectis; utriusq, horum doctis simorum ad hunc locum notis, ne hilum quidem ipse prosecerim, nec quiddam majus, quam quod ex ipso Pufendorfio percepi, de natura pactorum circa res illicitas intellexerim. Plurima verba rem per se satis manisestam perturbant & obscurant. Quis autem, qui quid sit illicitum, percipit, de hoc axiomate extrare potest: ad rem illicitam prassantam nequit dari ebligatio?

3º Exempli causa: Dabo tihi decem libras, si intra triduum non pluet. Ad conditionem vero requiritur, ut eventus sit incertus, nam adjectio conditionis; quam certò eventuram esse sciatur, (v. g. si sol cras oriatur) absoluto promisso æquipollet.

32 Verbi gratia: Dabo tibi decem libras, si Titiam

nxorem non duxeris.

<sup>32</sup> Verbi gratiâ: Dabo tibi decem libras, si Titiam duxeris.

<sup>33</sup> Quod si per alterum paciscentium steterit quo minus conditio pacti impleri queat, alter rectè ab eo postulare potest, ut pactum integrum maneat. Hoc modo statuunt Romani jurisconsulti. "Labeo scribit, si mihi Bibliothecam ita vendideris, si Decurio, per Campani locum mihi vendidissent, in quo eam superiore sup

tiones, si naturalem interpretandi simplicita-Cap. 9. tem sequamur, orationem promittentem faciunt negativam 33. Etsi per leges sieri possit, ut si adjectæ sint negotio alicui serio, habeantur pro non adjectis; ne per actus nullum eventum fortituros, hominibus illudatur 34.

XXI. Denique promittimus & paciscimur & pada non solum per nosmetipsos, sed etiam aliorum per interhominum interventu, quos ipsi voluntatis no-nuncium stræ internuncios atque interpretes constitui- facta obsi-

mus 35, c. ix.

o ponerem; & per me stet, quo minus id à Campanis " impetrem; non esse dubitandum, quin præscriptis " verbis agi possit. Ego etiam ex vendito agi posse " puto, quasi impletà conditione, quum per empto-" rem stat, quo minus impleatur." Digeft. L. XVIII. T. i. De contrab. Empt. 1. 50.

<sup>34</sup> Sic leges Romanæ (ut recte observat noster in opere majori. L. III. c. viii. § 5.) in testamentis adjectas conditiones impossibiles, turpes aut ludicras pro non adjectis declarant; quòd absurdum videretur in tali achu quem maxime serium gravemq; conveniebat esse, ita petulanter per inanes clausulas illudi. " tiones contra Edicta Imperatorum, aut contra leges, 46 aut quæ legis vicem obtinent scriptæ, vel contra " bonos mores, vel deriforiæ, aut hujusmodi quas Præ. " tores improbaverunt, pro non scriptis habentur, & " perinde ac si conditio Hæreditati sive Legato adjec-" ta non esset, capitur Hæreditas Legatumve." Digeft. L. xxviii. tit. vii. De condit. leg. 14.A pud PETRO-NIUM Eumelpus testamento suo ita cavet : Omnes, qui in testamento meo legata babent præter liberos meos, bac conditione percipient, que dedi, si corpus meum in partes conciderint, & adstante populo comederint. Apud Ho-RAT. 2. Serm. 5.84. Tirefias ita dicit:

Cap. 9. mus s. Per quos, ubi bona fide egerint \* quod a nobis in mandatis habebant, valide obligamur apud eos, qui cum istis velut nostras vices gerentibus egerunt 37.

thm insti-

XXIL Arque hæc funt officia hominis liqua sta- absoluta, ut & per quæ velut transitus ad alia fit. Reliqua præfupponunt aliquod in kitutum hamanum, generali pacto fubnixum, & in ponent genus hamanum introductum; vel etiam ftatum aliquem peculiarem. Institutorum istorum deprehenduntur potissimum tria; sermo, dominium rerum, earundemque pretium, & imperium bummum. De fingulis, ut & quæ inde resultant officiis, deinceps exponendum.

CAP.

Me sene, quod dicam, factum est; anus improba Thebis Ex testamento sic est elata : Cadaver Unctum oleo largo nudis bumeris tulit bæres Scilicet elabi si posset mortua : credo, Quod nimium institerat viventi .-

35 Hie recte notat Tirius, personas intermedias aliquando solius instrumenti rationem habere, aliquan; do verò suo etiam consensu pacisci. Illo casu pactum eas plane non attinet; hoc autem, quamdiu qualitas intermediæ personæ in iis durat, ipsæ etiam ex pacto agere & convenire possimt : quorsum pertinens procuratores, & institures similesve persona.

36 Non tantum qui bona fide agunt : nam fieri potest, ut nos obliget qui negotio præpofitus eft, agendo contra voluntatem nostram sibi significatam. " Distincti " (inquit Grotius) funt actus volendi; unus quo " nos obligamus ratum habituros, quicquid ille in ff tali negotiorum genere fecerit; alter, quo illum nobis obligamus, ut non agat, nifi ex prælcripto, f fbi

### CAP. X.

### DE OFFICIO SERMOCINANTIUM.

I. OUAM utile ac plane necessarium sit Officium instrumentum societatis humanæ Ser, fermocinantis, Ne mo, nemo est qui ignorat: cum multi vel ea alterum destola facultate collegerint, hominem ad agen-cipiat. dam vitam socialem a natura destinatum. L. iv. c.i. Circa hujus ergo legitimum & societati humanæ prosicuum usum, id officii lex naturalis hominibus dictitat ut ne quis sermone, aut aliis

37 Si cui venditio commissa est, assignatio & receptio pretii huic mandata esse videtur, nisi de contrarió expresse constet.

<sup>&</sup>quot; fibi non aliis cognito. Quod notandum est ad ea, " quæ legati promittunt pro regibus ex vi instrumenti " procuratorii, excedendo arcana mandata." De Jure B. & P. L. II. c. xi. § 12.

<sup>1</sup> Namieum Arestoteles, Cicero, aliq; quos laudat auctor in opere majori. O'us'er yche μάτην δ φυσις παιοί, λόγον εθε μόσου άνθεων το έχει τον ζώον. Τε το γας περ'ς τα άλλα ζώα τος άνθεων άνθεων είδιον, το μόνον άγαθε τε μαὶ μακέ και ειπείκ και άδικε και των άλλων άιθησην έχειν, ή δε τέτων κοινωνία ποιεί δικίαν και πόλιν. α. τ. λ. Natura nibil facit fruftria; bomini wero foli inter omnia animalia competit fermonis facultas. Hoc enim præter cætera animalia baninibus proprium εβ , κε boni εθ. mali, justi εδ injusti, aliorum ; ejusmodi sensum foli babrant. Hosum enim communio facit domum εδ civitatem. Artstot. Polit. L. I. c. ii. Non-valt-Philosophus sermonem hominibus

II. SED ut indoles fermonis penitius intel-

Cap. 10. aliis signis ad exprimenda animi sensa institutis, alterum decipiat.

Verbis in

recepta sig-ligatur, sciendum est, circa sermonem voce viva aut literis expressum, duplicem obligationem occurrere. Una est, qua isti, qui eaç. i. §4. dem lingua utuntur, certæ rei certum vocabulum, prout usus cujusque linguæ fert, adplicare tenentur. Cum enim neque voces, neque certi literarum ductus certam rem natura notent 2: (alias enim omnes linguæ aut scripturæ genera coincidere deberent;) inde, ne usus linguæ foret inanis si quisque quo vellet vocabulo quamlibet rem nuncuparet, necessum est inter eos, qui eadem lingua utuntur, tacitam intercessisse conventionem, ut certam rem certo, & non alio vocabulo denotent3. Ni enim in uniformem vocum adplicationem fuer

> hominibus natură ingenitum esse (que opinio longe à yeritate aberrat) sed naturam facultatem discendi sermonem humano generi indulsisse, quo melius societatem inire possint: quippe sine sermone vix aut ne vix quidem subsistere potest vita socialis. Quo sensu dixit CICERO; " Moderatio vocis, conciliatrix est huma-" næ maximè societatis." De Leg. 1. 9.

<sup>3</sup> Similiter GROTIUS: " Voces natura ipsa & ci-" tra hominum voluntatem nihil fignificant; nisi forte " vox sit confusa & avap Ses, qualis in dolore, qua " ipsa rei magis appellatione venit quam locutionis. "Addendum est non solis vocibus tale sieri indicium, f fed & nutibus, ut apud mutos, five illi nutus aliquid habent cum re significatà commune ipsa natu-46 râ, sive tantum ex instituto significant." De Jure B. & P. L. III. c. i. § 8.

rit conspiratum, impossibile est ex sermone al- Cap. 10, terius sensa animi colligere. Unde vi istius pacti quilibet tenetur ita adhibere in sermone communi vocabula, prout receptus ejus linguæ usus fert . Ex quo etiam hoc consequitur, ut quanquam sensa animi a sermone discrepare queant, id tamen in vita humana quisque voluisse censeatur, quod verba ejus præ se ferunt, etsi fortasse intrinseca mentis destinatio ab istis discedat. De hoc enim cum nisi per signa constare nequeat; omnis usus sermonis redderetur irritus, si interna animi cogitatio, quam fibi quisque pro lubitu fingere possit, id quod signa præ se ferunt in communi vita elidere posset.

III. Altera obligatio, quæ in sermone in Obligatio tervenit, in eo consistit, ut quis alicui per ser- ad alteri

4 Bene loquitur QUINTILIANUS. Inftit. I. vi. Utendum est sermone, ut nummo, cui publica forma est.

monem

<sup>3</sup> Sermonem natura sua nihil fignificare, sed vim c. i. § 7. eius significativam esse ab impositione hominum satis quidem certum est. Sed an illa impositio simplici consensu, an obligatorio facta sit, quæritur? Autor posterius asserit, sed prius magis verum est. Nam r. Homines, impositionis faciendæ causa, nunquam convenerunt; sed potius successive impositio facta est, adeo ut sæpe ab uno hodie illa siat, reliqui vero eam ultro fine ulla se obligandi intentione admittant, non secus ac uno historiam vel fabulam narrante, multi ejus redduntur participes, atque ita communis notitia sed nulla obligatio existit. 2. Si conventione sacta esset impositio, tum innoxia etiam mutatio in vitio esset, quod tamen nemo dixerit & experientia resellit. TITIUS. Hisce varias rationes subjungit TREVERUS. quibus TITII observationem confirmat.

Cap. 10. monem animi sui sensa ita debeat pandere, ut hæc ex illo liquido cognoscere queat. Cum enim non loqui tantum, fed & tacere homo queat, & cum non semper, quod quis in animo volvit, id coram quibusvis aperire teneatur : igitur necessum est, ut peculiaris existat obligatio, quæ alicui neceffitatem adferat tum ad loquendum, tum ad ita loquendum, ut alter fensa animi nostri intelligat. Oritur autem illa obligatio, vel ex peculiari patto, vel ex communi præcepto legis naturalis, vel ex præsentis negotii indole, cui contrahendo sermo adhibetur s. Sæpe enim expresse cum aliquo convenitur, ut quis animi sui sensa super aliquo negotio mihi aperiat; ut, si quem informatorem mihi in aliqua disciplina adsciscam. Sæpe quoque præceptum aliquod legis naturalis meam scientiam alteri communicare jubet, ut hoc modo if si prosim, vel noxam ab codem avertam, aut ad noxam accipiendam causam

Vid. Quæ prolixiùs & distinctiùs de obligatione ad sensa animi verbis exprimenda commentatur vir doctissimus J. BARBEYRACCIUS, in notis ad opus majus, L. IV. c. i. § 7. n. 1.

<sup>6</sup> Exempla proferam ex auctoris opere majori. L. IV. c. i. § 7. "Sic si quem misero ad explorandum certæ rei statum, is ex pacto tenetur indicare omina, quæ super ea re ipsi comperta suerint. Sic si an exhibendum sit officium humanitatis, quod sermone peragitur, ad sensa animi nostri verba quoque esse conformanda in aperto est. Sic denique in commerciis hominum & quibusvis negotiis, in quibus ex consensu jus vel obligatio est nascitura, circa

causam vel occasionem non præbeam. Ali-Cap. 10' quando denique præsens negotium, quod cum alio susceptium est, aliter expediri nequit, ni judicium meum super eo pandam; ut circa celebrandos contractus contingit.

IV. Qu'i a autem non semper usu venit, ut flac cesex aliquo horum capitum quævis cogitata mea sante licela alteri sint significanda; patet, me non alia dissimuteneri alteri sermone meo indicare, quam ad do: quæ ex me intelligenda jus persettum aut impersettum habet. Adeoque recte tacendo dissimulare o me posse, utut maxime interroger, quæ ut ex me sciat alter jus non habet, nequo ad id aliqua obligatione ego teneor.

V. Imo quia sermo non solum est inventus Diversuma propter allos, sed & propter ups ipsos: ideo que ab eo, tibi aliqua mea in eo versatur utilitas, neque volvitur, cujusquam alterius jus læditur, licebit mihi expriment fermonem ita formare, ut diversum ab eo, do. quod animo volvo, exprimat t

VI.

e.

ea que ad presentem sem speciant, sens animi nostri liquido sunt exprimenda illis, quibuscum agitur.

<sup>7</sup> Ad hunc locum differentiam inter simulare & dissimantare notat Lehmannus; de qua citat Servium ad Virg. En. 1. 516. Dissimulamus nota, simulamus ignotat dissimulamus quod sumus, simulamus quod non sumus:

Hanc magnam quastionem, latebrosam trastationem; disputationem inter dector alternantem agnoscit August 1nus; quæ ab isto aliisque quamplurimis viris celeberrimis nimis rigide determinatur. Quast veritas per se prosequenda sit, & omais omnino ab ea deviatio per se prava & sugienda. August. Enthirid. ad Laurent.

Cap. 10: VI. Denique quia sæpe isti, ad quos loquimur, ita sunt dispositi, ut si sermone simplicio se aperto rem ipsam perciperent, detrimone quo, an mento hoc ipsis suturum esset, nec nobis boseate igitur hisce in casibus licebit uti sicto coloratoque sermone, & qui nostram sententiam & intentionem audientibus directe non repræsentet. Nam qui alicui prodesse vult & debet,

non

c. xxii. Eandem partem tuentur Aristoteles. (Etb. L. IV. c. ii.) GREGORIUS, (Moral. L. XVIII. c. iv.) Whitbeius, (Etb. L. II. c. v.) VANDER MUY-LEN, [ad GROTIUM, L. III. c. i. § 9.) Wollasto-NUS, (De Relig. Nat. S. i. Prop. 4.) &c. Neque deest virorum doctissimorum auctoritas, qui pro parte nostri auctoris steterunt; viz. Quintilianus, (In-· flit. XII. i.) GROTIUS, (ubi. fupra) Budbeus (Philof. Pract. c. iv. § 6.) & inter Philosophos veteres Socha-TES, PLATO, XENOPHON, CICERO; cujus testem Habemus GROTIUM, loc. cit. Mirum sane, tantam esse in re satis per se clara sententiarum varietatem. Nam luce clarius videtur veritatem non esse ultimum finem, non elle per fe optabilem, sed quafi medium quod huic fini, nimirum utilitati publica, inservit : unde sequitur ipsam veritatem, si quando noxia sit, deserendam esse. Plurimæ sunt cause, in quibus falsiloquio uti possumus, quas hic à Grotto adducam, qui eas plenè & accurate enumeravit. " Primum est, etiamfi " quid dicatur, quod falfam habeat fignificationem " infanti aut amenti, in eo mendacii culpam non effe. Ratio proxima est, quia cum in infantibus & " amentibus non fit judicii libertas, non potest eis " circa eam libertatem injuria fieri. Secundum est, quoties sermo ad eum dirigitur, qui non decipitur

non utique id tenetur facere eo modo, quo fi-Cap. 10. nem fuum non erat obtenturus.

VII. Ex hisce colligitur, in quonam con-Veritas sistat veritas, cujus studio boni viri tantopere moralis commendantur: nempe ut verba animi nostri logica disensa commodè repræsentent alteri, cui eadem singuendal intelligendi jus; quæque ut ipsi aperiamus; nobis obligatio persecta aut impersecta incumbit; idque eo sine, ut vel idem intellectis ani-

etiamsi tertius inde falsam hauriat persuasionem, nul-" lum esse mendacium: non ratione ejus ad quem . " fermo est; quia illi libertas manet integra, plane ut illis quibus id intelligentibus fabula narratur, aut 46 apud quos profertur fermet figuratus : -- neque ra4 stione ejus qui obiter id audit; quia cum eo non aes gitur, ideoque nulla est ad illum obligatio. Tere' tium est, quoties certum est eum ad quem sermo " est libertatis sue in judicando lessionem non ægre Maturum, imo gratias habiturum eo nomine, ob " commodum aliqued, quod inde affequitur, tune of quoque mendacium stricte dictum, id est, injurio-66 fum non committi. Quartum & superiori affine est, quoties qui habet jus supereminens in omnia jura st alterius, co jure bono ipsius sive proprio sive publi-" co utitur. Quintum effe potett, quoties vita innoeentis, aut par aliquid aliter fervari, & alter ab improbi facinoris perfectione aliter averti non potest. " Latius quam quæ jam diximus patet, quod paffim of statuunt sapientes, apud hostem falso sermone licere " uti. Sciendum vero quæ de falfiloquio diximus ad afferentem fermonem & quidem talem qui nolli nift " publico hosti noceat, non ad promittentem referenda. " Nam ex promissione jus speciale ac novum confertur ei cui fit promissio, idque inter hostes etiam locum " habere. De Jure B. & P. L. III. c. i. § 12 18.

Cap. 10. mi nostri sensis debitum aliqued commodum nanciscatur; vel ne, ubi diversum suerit significatum, damno præter meritum multetur. Ex quo & hoc obiter patet, non semper mendacium admitti; quando etiam data opera non dicitur, quod vel cum ipsa re, vel cum cogitatis nostris examussim congruit: adeoque veritatem quasi logicam, quæ in congruentia verborum cum rebus conssistit, cum veritate movrali enon per omnia coincidere.

Mendacium, ejusque requisita. VIII. Mendacium contra est, ubi de industria sermo aliam præ se sert sententiam animi nostri, quam quæ severa est; cum tamen hanc ipsam is, ad quem sermo dirigitur, intelligendi jus haberet, nobisque obligatio incumberet essiciendi, ut ille nostram seatentiam utique intelligeret in.

Mendacio annume; randus fictus sermo: non quivis: IX. Ex dictis igitur constat, mendacii notam hautquaquam contrahere, qui fictis sermonibus, fabulisque utuntur adversus pueros

aut

<sup>9</sup> Veritas moralis est concordia verborum cum mente loquentis. Unde patet eum, qui verum dicit judicans esse fassum, aut nesciens utrum verum sit an fassum, farmaliter mentiri.

<sup>10</sup> Non per omnia] Legit WEBERUS, non semper.

aliquid detrahendi habeamus animum, suppressione veritatis quam intelligendi jus habet: non vero in ratione damni, quod exinde promanat. Nam id quoque mendacium erit, quando sine alterius damno veritatem teticeo, quam sciendi jus habebat. Contra, non sem per mendacium est secundum jus naturæ, quando salso sermone damnum alicui infertur, qui juri omni excidit intelligend?

aut fimiles, ad eorum meliorem informa-Cap. 10. fionem, quatenus nudæ veritatis non funt capaces 12. Et qui alii fictum fermonem bono fine adhibent, quem plano adfequi non licebat; puta, si innocens protegendus, iratus placandus, mæstus demulcendus, meticuloso animus addendus, fastidiosus ad medicamenta capienda movendus, pertinacia alicujus frangenda, aut malum propositum alterius intervertendum, aut si arcana reip. & consilia, quæ interest aliorum notitiæ subtrahi, sictis rumoribus velut obvelanda, & aliorum importuna curiositas sit amolienda aut si hosti, quem aperta ratione lædere poteramus, sabulis in stratagematis vicem illudamus.

X. CONTRA si aliquis utique tenebatur sed is qui alteri sensa animi sui liquido significare; cul-illudis pam non essugit, si vel partem duntaxat veri sur, cui mentem adicat, aut ambiguo sermone alteri illudat, aut perire tentitacitam quandam restrictionem, a communi barusiu abhorrentem, in mente reservet 13.

 $\mathbb{C} \mathbf{A} \mathbf{P}$ 

intelligendi veritatem. E. C. Si quis latronem velhostem falfis narrationibus vel rumoribus in insidias trahat. Qui jus perfectum non habet in nostram veritatem, illi non sit injuria, si falsa dicamus. Trev.

Labrorum tenus; interea perpotet amendentes

Labrorum et as interea perpotet amendentes

Cum dare conantur, prius oras pocula circum

Contingunt mellis dulci flavoque liquore,

Ut puerorum etas improvida ludificetur

Labrorum tenus; interea perpotet amarum

Abfinthi laticem, deceptaque non capiatur;

Sed potius tali facto recreata valescat.

<sup>23</sup> Equivocationes & mentales reservationes nihil

#### CAP. XI.

## DE OFFICIO JURANTIUM.

Officium
jurantium
omnibusque actibus, circa quos sermo
ex natura
jurisjurandi. dicatur. Est quippe illud assertio religiosa;
L.IA.c.ii. qua divinæ misericordiæ renunciamus, aut diGROT. L. vinam pænam in nos deposcimus; nist verum
dicamus. Dum autem omniscius & omnipotens testis simul vindex invocatur, præsum-

alind sunt quam arimentiondi. WHITB. Eth. L. II. c. v. § 12. Hujusmodi sermonum exempla ab auctoris opere majori huc transferam. L. IV. c. i. § 14. "Quid hoc vel rationis vel subtilitatis habet, si interrogatus an secerim, jurem non seci, nempe aliud quidpiam, aut alio die? Aut si petenti pecunima dicam, non habeo, scil. quam tibi dem. Aut promitto me tibi daturum scil. dicis causa? Stultum autem est, quod ejusmodi hominem a mendacii est perjurii crimine volunt eximere ideo, quia is tantum non dicit unam veritatem determinatam. quam audientes concipiunt, ac verba illa significare videntur, sed aliam veritatem disparatam.

T Sic rectius definitur quam a cel. Sandersono qui hoc untum in definitione postulat, ut Deus tanquam testis invocetur, ἀπλῶς & præcise, non ut judex & vindex. Deus proculdubio ut judex & vindex invocatur, pœnas gravissmas jurisjurandi religionem insuper habentibus inssicturus. Quod quidem non negat

-

tio veritatis ideo excitatur, quod nemo te-Cap. 11mere tam impius credatur, ut ita petulanter
gravissimam Numinis indignationem in se deposcere sit ausurus. Inde officium jurantium
hoc esse intelligitur, ut & ad jurandum cum
reverentia accedant, & quod juratum est religiose observent.

II. Finis porro & usus juramenti in hoc Esus sinis maxime vertitur, ut homines ad enunciandum sirmamenverum, aut servandum promissum pactumve passis es eo sirmius adstringantur, metu divini Numi-distis. nis omniscii & omnipotentis; cujus vindict-c. ii. § 23 am, si scientes fallant, per jusjurandum in se invocant, ubi alias metus ab hominibus imminens non satis essicax videbatur; quippe

negat Sandersonus, sed fatetur utrumque sacere éum qui jurat, vin. Deum & testem adducere veritatis ejus quod dicitur, & vindicem salstatis; illud quidem primario & per se, hoc secundario & ex consequenti. De Juramenti oblig. Præl. i. § 4.

Apud ipsos philosophos ethnicos maxima semper vis suit & sanctimonia jurisjurandi. "Nullum (inquit Ciebro) vinculum ad adstringendam sidem juet rejurando majores arctius esse voluerunt. Id indicant sedera, quibus etiam cum hoste devincitur sides: indicant notiones animadversionesque censorum,
qui nulla de re diligentius quam de jurejurando
ci judicabant." De Off. III. xxxi. Cons. Herod. L.
VI. c. lxxxvi. Hestor. Theog. v. 231. Et admiranda vicismi est impietas Hobbesii, qui extra statum civilem juramento non esse locum, vel ullam obligationem prositetur. De Hom. p. 57.

3 Bodem modo Apostolus. Hominibus omnis controverspa sinis ost ad confirmationem juramentum. Hebr. vi. 16.

X 2 quorum

Cap. 11. quorum vires contemnere aut declinare, vel fcientiam fallere se posse sperabant.

Per Deum III. Qu'i a vero præter Numen nihil est quo sensu: omniscium, aut omnipotens, inde absurde juquo sensu: ramentum concipitur per rem aliquam, quæ
per res ali: ramentum concipitur per rem aliquam, quæ
per res ali: si juretur. opinione divinitatis destituitur, hoc sensu, ut
c. ii. si sea res testis atque ultrix perjurii invocetur.

Etsi hoc frequens sit, ut in juramentis certa res nominetur, per quam juretur, hoc sensu, ut Deus, si jurans sesellerit, vindictam suam in istam potissimum rem exserat, tanquam juranti charissimam, & maximi æstimatam 4.

Jurandi formula jurantisreligioni aptanda. IV. In juramentis formula illa, qua Deus, dum

c. ii § 4. 4 Audiamus Sandersonum, qui hanc rem præclare (ut solet) expedivit. " Sciendum est in istiusmo-" di formulis, in quibus fit creaturæ alicujus mentio, " quasi per modum jurandi, per Deum tamen reverà " fæpe jurari interpretative. Ut in omnibus iis quæ " ex communi more concipiendi habent in se vim " quandam execratoriam : ut per animam, per salutem " meam hoc vel illud faciam; quæ funt perinde intel-" ligenda ac fi diceretur, ne fit Deus anima mea pro-" pitius, ne mibi Deus falutem æternam donet, ni fecero." De Juram. Oblig. Præl. V. § 2. De formula quidem, quâ quis per animam suam jurat, positum hoc est extra omnem controversiam: sensus enim est, quod Deus animæ nostræ gravissimas immittere adslictiones debeat, nisi veritas dictis constet. Per aliorum autem salutem si jusjurandum concipiatur, supponitur eam nobis charissimam, immo ipsa vita nostra chariorem esse-Sic per salutem Pharaonis juravit Josephus. Gen. xlii. 15. Ad quem locum sic commentatur doctissimus CLERICUS : "Est jusjurandum per salutem Pharaonis, " quemadmodum postea per salutem Casarum jurabant " Romani dum testis & vindex invocatur, describitur, Cap. 11. accommodanda est ad persuasionem seu religionem, quam circa Deum sovet, qui jurat.

Frustra quippe jurando quis adigitur per Deum, quem non credit, adeoque nec metuit. At nemo per Deum jurare se putat alia sub sormula, aut alio sub nomine, quam quod suæ, i. e. ex opinione jurantis, veræ religionis qræceptis continetur. Inde quoque est, quod qui per salsos Deos jurat, quos ipse tamen pro veris habet, utique obligerur; & si sefellerit, revera perjurium admittat. Quia sub quocunque speciali conceptu generalem Numinis notionem ante oculos habuit; adeo-

5 Unde atheorum juramentis mulla fides habenda est. Ipse Hobbesius satetur frustra aliquem adigi ad jusjurandum per Deum, quem non credit, ideoque non metuit. De Cive, c. ii. § 21.

 $X_{3}$ 

M Romani & qui iis parebant. Sic. 1. Sam. xx. 3. f' Vivit Jehova & vivit anima tua, fimilis est jurandi of formula. Sensus hujus jurisjurandi est: ut verum est " vivere Pharaonem, sic vere hoc vestri sumam expe-" rimentum, vel [potiùs] ut were falutem Pharaoni precor, ita verè, &c. Sic & veteres Christiani per " falutem Caefarum jurare non dubitabant. Juramus " ficut non per genios Cafarum, ita per salutem corum, at quæ est augustior omnibus gentis, ait TERTULLIA-" NUS. Apol. c. 32. ad quem vid. Des. Herald." Cæterum qui per creaturam jurat absolute ita ut constituatur in aliquâ creaturâ finis & vis juramenti sine relatione ad Deum, id, quod simpliciter illicitum est, agit; cujus hanc rationem affert SANDERSONUS: quia exhibetur eo pacto creaturæ reverentia Deo soli debita. Unde istiusmodi juramentum plane est idololatricum.

Cap. 11. que dum sciens pejeravit, divinæ majestatis reverentiam, quantum in se, violavit 6.

V. An juramenti obligationem requiritur, Juramenti ut animo deliberato id susceptum sit 7. obligatio tum ani- juramento hautquidquam obstrictus erat, qui delibera. mum pos- simpliciter juramentum recitando protulerit, aut ejustiem verba concepta in prima persona ç. ii. Ş alteri præiverit 8. Ast qui speciem serio juraturi præ se tulit, is utique obligabitur, quicquid demum in animo fuo dum jurat agitaverit. Nam alias omnis usus junamentorum, imo omnis ratio intervenientibus fignis sese obligandi ex humana vita tolleretur, si quis tacita sua intentione posset impedire, ne ef-• fectus ille actum aliquem sequatur, cui producendo idem est institutus.

Jusjurandum obligationem firmat, non VI. JURAMENTA in se non producumt no-

parit.

falsis notis, generali tamen complexione numen intuetur; ideoque Deus verus, si pejeratum sit, in suam injuriam id factum interpretatur. De Jure B. & R. L. II. c. xiii. § 12.

7 Quæ suprà de promissis docentur, (vid. Cap. ix.) hic locum habere possunt; & iis intellectis, facilè intelligitur, quid sentiendum sit de obligatione juramenti. Hinc planè patet infantium, amentium, omniumque, qui vel intellectu vel voluntate ne uti quidem possunt, juramenta esse irrita & prorsus nulla.

Sic Ovid. Heroid. xxi. 139.

Sed si nil dedimus præter sine pestore vocess. Verba suis frustra viribus orba tenes. Non ego juravi, legi jurantia verba.

9 Jus jurandum novam obligationem creare non poffe, etli vim quandam addit obligationi prius validæ,

vam & peculiarem obligationem; sed obliga-Cap. 11. tioni in se validæ velut accessorium quoddam vinculum superveniunt?. Semper enim dum juramus, supponimus aliquid, quo non præstito divinam poenam in nos provocamus. Quod ineptum esset, nisi illicitum foret non præstare id, quod supponitur; adeoque nisi jam antea obligaremur. Ex quo sequitur, quod actus, quibus in se vitium adhæret obligationem impediens, per juramentum accedens obligatorii non fiant. Sicuti nec per fublequens juramentum antegressa obligatio valida eliditur, aut jus per eandem quæfitum alteri tollitur. Inde frustra quis juraverit, sese alteri debitum non foluturum. Nec obligabit juramentum, ubi constat eum qui juravit factum aliquod

ex ipfå natura obligationis facilè patebit. In omni negotio vel datur obligatio ad veriloquium, priufquam juravimus: vel ex ipfo juramento nulla oritur obligatio. Si affertorium fit, res in aperto facet; si promissorium, casus est panlò difficilior, quoniam obligatio cum actu jurandi coava elle potest. Attamen vim obligandi recipit justurandum à natura promissi; hoc obligante, illud est obligatorium, & vice versa: juxta hanc regulam que ex natura pactorum elicitur : ubicunque obligacio in pactis ceffut, ibi jusjurandum quoque non obligat. Et hinc facile judicari poterit, quid de juramentis per delum, motum, errorem, aut super rebus illicitis & impossibilibus conceptis censendum fit. Neque obstant dubia, que hoie sententiæ à Grotio opponuntur, qui per jusjurandum novam obligationem creari autumat, femper quidem adverfus Deum, aliquando exism adverfus alios homines. Cui recte refpondet Bundrus, in histiguttanto uthil promitti Deo. ideoq: intelligi non posse, que pácho nova inde erga Cap. 11. aliquod suppossuisse, quod revera ita se non habebat; ac nisi id credidisse, non suisse juraturum; imprimis ubi per dolum ejus, cui juratur, in errorem suerit adductus. Nec qui
injusto metu me ad jurandum adigit, ex eo juramento jus sibi adquirit ad aliquid a me recte
postulandum 10. Nullas quoque habebit vires
jusjurandum super præstanda re quapiam illicita; imo & super omittendo aliquo bono,
quod legibus divinis aut humanis præcipitur.
Denique juramentum non immutat naturam

Deum oriatur obligatio. Interim yi imperii, quod Deo in homines competit, non tantum ut legibus ejus obtemperent, sed & ne quisquam aliquid, quo omnipotentia aut omniscientia ejus lædatur, admittat, meritò ab omnibus postulat; & secus se gerentes gravissime puniendi causam habet justissimam. Sed nec erga alios homines jusjurandum novam produeit obligationem; cum nec illis novi quid promitti jurans, sed quæ promisti sancte se observaturum asseverat. Relinquitur ergo, quod jusjurandum obligationem saltem antea jam existentem consirmat. Vid. Buddel Theol. Moral. P. II. cap. iii. S. v. § 12.

Landem sencentiam tuetur CICERO. Si prædonibus, inquit, pacium pro capite pretium non attuleris, nulla fraus est, ne si juratus quidem, id non seceris. Nam pirata non est perduellium numero desinitus; sed communis bostis omnium. Cum boc nec sides debet, nec jusjurandum esse commune. De Ossic. III. xxix. Cui opinioni sustragatur Seneca: Nemo jurejurando tenetur, ad quod per necessitatem adactus est. Controv. i. 6. Hic autem in eundem errorem delabuntur viri celeberrimi, quem supra commissit noster de promissis ex metu, Huc igitur applicari possunt, que notavimus ad Cap. ix. § 15. n. 23. Quibus adjungam sententiam cl. Sanderboni.

& substantiam promissi pactive, cui accedit. Cap. 11. Inde frustra jurantur impossibilia. Et promissio conditionata per juramentum non mutatur in absolutam, seu puram. Et æque in jurato promisso requiritur acceptatio.

VII. Hoc autem efficiunt juramenta prop- Effetum ter interpositam Dei invocationem, quem ne-juramenti que astu quis deceperit, & cui nemo impune tam sidem. illuserit, ut non solum atrocior pæna censeatur e. ii. § 12. manere eum, qui juratam, quam qui injuratam sidem sefellit; sed ut a negotiis, quibus

" mortis vitandæ causa à viro honesto suscipi debere; " nec sasceptum posse sine peccato servari. " exigatur intentata vi aliqua aut gravi metu, quæ " nec illicita est, nec cuiquam injuria, sed ipsi tantume " juranti plus minusve incommoda; ut siquis iter faci-" ens incideret in latrones, qui mortem ei strictis " gladiis minarentur, nisi promissa sub juramento " certæ pecuniæ summa vitam redimat : licitum esse in hoc casu pecuniam promittere, & promissionem " jurejurando firmare. Ratio est, quia è duobus maes lis licet & prudentem decet minus eligere. " Juramentum istiusmodi obligare & pactum cum orædonibus pretium omnino esse persolvendum. Nam qui jurat rem licitam & possibilem, tenetur id " præftare." Et sic deinceps. Idem sentit Augus-TINUS. Epift: 124. Et Grofius. De Jure B. & P. L. II. c. xiii. § 14. Et L. III. c. xix. § 5. Restat autem casus; qui forsan magis difficilis videbitur: "Si quis (inquit SANDERSONUS) incidens in latrones cogatur, ne ab eis occidatur, juramento filentium or promittere. Quæro, licuitne ei in tam certo vitæ " discrimine jurare silentium vel non licuit ? Si non licuit, certo pereundum ei fuit : & quis tum superesset, " qui magistratui latrones indicaret? At si licuit, licebit & juramentum observare; nisi forte (quod fieri " potest) casus aliquis insperato emergens rem, quo tempore jurabatur, licitam reddiderit postea ex f' accidente illicitam." De Juram. Præl. IV. § 15-17. ad. Cap. 11. adjiciuntur, omnis dolus & cavillatio fit excludenda ".

VIII. Non tamen semper late, sed & stricte Jusjurandum quan-quandoque juramenta sunt interpretanda, siae inter- quidem subjecta materia id requirere videapretandam tur; puta si juratum sit in odium alterius, & c. ii. § 13 non tam promissioni, quam minis juramentum fit adjectum 18. Quin nec juramentum excludit tacitas conditiones & limitationes, quæ ex ipfa rei natura rite fluunt: Puta, si alicui quidquid velit petendi optionem jurato concessi, ubi iste iniqua aut absurda petierit, hautquidquam tenebor. Qui enim aliquid indefinite alteri roganti promittit, antequam noverit, quid ifte fit petiturus; præsupponit alterum petiturum honesta, moraliter possibilia, non absurda, non sibi aut aliis perniciosa.

Jurandum IX. In quoque notandum, in juramentis sensu illius sensum totius orationis valere, prout capere se ilmentum lum prositetur is, qui juramentum desert, seu desert.

c. ii. § 15.

<sup>11</sup> Vid. supra, Cap. x. § 10.

Hoc vust auctor, non necesse esse, ut ultra literam & receptum loquendi morem extendatur jurisjurandi significatio, si modo materia ejus sit inutilis vel perniciosa. Sic Davus Terentianus herum decipere voluit, neque tamen juramenti verba violare. Andr. A.S. 4. Frustra. Nam interpretandi regulæ prorsus eædem sunt in pacto jurato, quæ in injurato. Qui jurando vust alium decipere, perjurii reus postulatur, etsi contra literam jurisjurandi & verba stricte sumpta aon peccat, quoniam in juramentis interpreta-

cui juratur. Hujus enim præcipue, non ju-Cap. 11.
rantis causa juramentum præstatur. Unde ejustem quoque est concipere verba juramenti; & quidem quantum sieri potest planissime;
sic ut ipse significet, quomodo illa intelligat &
jurans annuat se istius sensum probe percipere;
eaque mox ab hoc siquido sunt exprimenda,
sic ut nulla ratione eadem, cavillari & eludere
queat.

X. Divisio juramentorum commode desu-Divisio mitur ab usu, cui illa in vita communi adhi-suramentobentur. Quædam enim promissis pactisque usu duplici, adduntur, ut eo majore cum religione obser-c. ii. § 18, ventur. Quædam autem adhibentur ad confirmandam alicujus assertionem circa sactum illiquidum, & ubi veritas aliis rationibus commodius investigari nequit. Quale exigitur a testibus, sive qui alieni sacti conscii habentur. Quandoque etiam ipsi, qui inter se disceptant, deserente judice, aut altera parte, suo juramento litem solvunt.

CAP.

tio sieri debet ad mentem ejus, cujus causa juratur, Itaque mallem auctorem dixisse de hujusmodi juramentis, quod si corundem materia sit illicita, iis stare non liceat.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Hine rite dividitur jusjurandum in affertorium & promissorium; & tuto negligi potest multiplex divisio in judiciale, & extrajudiciale; publicum & privatum; limplex & solenne; nudum & executatorium; absolutum & conditionale, & similia. Sed frustra contendit Hobbesius omne jusjurandum esse promissorium, De Gue, c. ji. § 20.

### C A P. XII.

# DE OFFICIO CIRCA ADQUIRENDUM RERUM DOMINIUM.

Permissium I. U M ea sit conditio corporis humani, bomini rebut uti, easque usu geat, queis nutriatur, & contra ea, quæ ipsius destrucre. compagem destructum eunt, muniatur; per L. iv.e. 4. complures quoque res isthæc vita commodior & mollior reddi possit: inde tuto colligitur, volente utique summo universi Moderatore fieri, quod homo alias creaturas ad usus suos adhibeat: quin ut etiam multas earundem destructur.

De vegetabilibus nullus est dubitandi locus; tum quia sensu destitutis nequit iis inferri injuria, tum quia necessaria sunt ad vitas hominum sustentandas. de animalibus neque hæc neque illa valebit ratio. Nobis non videntur necessaria ad victum, quippe vegetabilia, lac. ova, & fimilia ad vitam humanam suftentandam abunde sufficere possint; neque queri debent homines parcam esse naturam, aut necessitatibus suis haud satis prospicientem, licet jus in vitas animalium iis non concessum fuisset. 2. Cum animalibus sensus sui inest, ut voluptatibus frui, & doloribus affligi possint; & præsertim cum vitis, quas creatori visum est iis indulgere, non fine cruciatu destituantur; non video, quomodo ex lege naturali jus in eorum vitas possit hominibus competere. Nee sapientia, nec alia quævis perfectio (ut nonnullis placet) jus imperij in alterum tradit; quod omnino ab aliis principiis originem trahit. Vid. supra, cap. ii. § 5. not. 10. Nec majori

struat. Neque id solum obtinet circa vege-Cap. 12. tabilia, & quæ citra sensum corrumpuntur; sed & circa innoxia animalia, quæ utut cum dolore moriantur, citra peccatum tamen ab homine eibi causa occiduntur & consumuntur.

II. CÆTERUM ab initio omnes istæ res in-Res pretelliguntur abs Deo velut in medio bominibus mum in
expositæ, ita ut non magis ad hunc, quam ad medio posialterum pertinerent. Ita tamen ut sic circa saæ boeas disponerent homines, prout conditio hu-minum?
mani generis, & ratio pacis ac tranquillitatis,
bonique ordinis in eodem conservandi videretur exigere. Inde cum adhuc intra paucos
genus mortalium subsisteres, placuit, ut illa
quidem cujusque sierent, nec ab altero ipsi eripi
deberent, quæ quis adprebendisset, hac intentione,

majori vi pollet argumentum, quod affert noster, (De Jure N. & G. L. IV. c. iii. § 5.) nullum hominibus brutisque jus, nullam obligationem invicem intercedere: unde sequi voluit statum belli inter eos, qui se mutuo lædere possunt. Dogma quidem Hobbesit placitis quod nimium favet, sed rationi & æquitati minus convenit. Quid enim? Licetne potentiori dolorem pro arbitrio alteri infligere, vel vitam eripere? Si homines adversus homines ita se præstare tenentur, ut nec aliorum felicitatem imminuant, nec vitas adimant ; quidni & adversus bruta? Ex alio igitur fonte jus hominum in animalià, ut ea occidant & carnes edant, derivare oportet : nimirum ab expressa illa licentia, quam Deum Noacho statim post diluvium concessisse facris literis traditum est. Genes, ix 3. Quicquid reptat & vivit, id vobis victui erit; omnia non secus de virentem berbam vobis do. Ante diluvium jus quidem fuit homini in animantia; ut scilicet lacte, lanâ,

#### C A P. XII.

# DE OFFICIO CIRCA ADQUIRENDUM RERUM DOMINIUM.

Permissum I. U M ea sit conditio corporis humani, bomini rebus uti,
easque usu geat, queis nutriatur, & contra ea, quæ ipsius destruere. compagem destructum eunt, muniatur; per
L. iv.c. 4. complures quoque res isthæc vita commodior
& mollior reddi possit: inde tuto colligitur,
volente utique summo universi Moderatore
fieri, quod homo alias creaturas ad usus suos
adhibeat: quin ut eriam multas earundem destruat.

De vegetabilibus nullus est dubitandi locus; tum quia sensu destitutis nequit iis inferri injuria, tum quia necessaria sunt ad vitas hominum sustentandas. de animalibus neque bæc neque illa valebit ratio. Nobis non videntur necessaria ad victum, quippe vegetabilia, lac, ova, & fimilia ad vitam humanam sustentandam abunde sufficere possint; neque queri debent homines parcam esse naturam, aut necessitatibus fuis haud satis prospicientem, licet jus in vitas animalium iis non concessum fuisset. 2. Cùm animalibus sensus sui inest, ut voluptatibus frui, & doloribus affligi posint; & præsertim cum vitis, quas creatori visum est iis indulgere, non fine cruciatu destituantur; non video, quomodo ex lege naturali jus in eorum vitas possit hominibus competere. Nee sapientia, nec alia quævis perfectio (ut nonnullis placet) jus imperij in alterum tradit; quod omnino ab aliis principiis originem trahit. Vid. supra, cap. ii. § 5. not. 10. Nec majori

struat. Neque id folum obtinet circa vege-Cap. 12. tabilia, & quæ citra sensum corrumpuntur; sed & circa innoxia animalia, quæ utut cum dolore moriantur, citra peccatum tamen ab homine cibi causa occiduntur & consumuntur.

II. CÆTERUM ab initio omnes istæ res in-Res pretelliguntur abs Deo velut in medio bominibus mum in
expositæ, ita ut non magis ad hunc, quam ad medio postalterum pertinerent. Ita tamen ut sic circa saæ boeas disponerent homines, prout conditio hu-minum?
mani generis, & ratio pacis ac tranquillitatis,
bonique ordinis in eodem conservandi videretur exigere. Inde cum adhuc intra paucos
genus mortalium subsisteret, placuit, ut illa
quidem cujusque sierent, nec ab altero ipsi eripi
deberent, quæ quis adprebendisset, hac intentione.

majori vi pollet argumentum, quod affert noster, (De Jure N. & G. L. IV. c. iii. § 5.) nullum hominibus brutisque jus, nullam obligationem invicem intercedere: unde sequi voluit statum belli inter eos, qui se mutuo lædere possunt. Dogma quidem Hobbesis placitis quod nimium favet, sed rationi & æquitati minus convenit. Quid enim? Licetne potentiori dolorem pro arbitrio alteri infligere, vel vitam eripere? Si homines adversus homines ita se præstare tenentur, ut nec aliorum felicitatem imminuant, nec vitas adimant; quidni & adversus bruta? Ex alio igitur fonte jus hominum in animalia, ut ea occidant & carnes edant, derivare oportet : nimirum ab expressa illa licentia, quam Deum Noacho statim post diluvium concessisse facris literis traditum est. Genel. ix. 2. Quicquid repeat & vivit, id vobis victui erit; omnia non secus at virentem berbam vobis do. Ante diluvium jus quidem fuit homini in animantia; ut scilicet lacte, lanâ. Cap. 12. tione, ut eatlem ad usus suos adplicaret :; ipfa ramen corpora, ex quibus illæ res provenirent, in medio ad neminem peculiariter fpectantia manerent 3. Sed postea, multiplicatis hominibus, & cum cultura coepisset adhiberi rebus, ex quibus homini alimenta & tegumenta proveniunt; ad evitandas rixas, & introducendo bono ordini, ipsa quoque cor-

pera

lana, & mortuorum suo fato exuviis, utque viventium labore, quo suus imminueretur, ad ferenda aut trahenda onera uteretur; at non ut ea in cibum verteret. Frustra alioquin hoc Noncho permitteretur, quod dudum licitum erat; cum præsertim Moses antea satis indicasset (Gen. i. 29.) herbas & fructus antediluvianis hominibus in victum datos. Vid. GROTIUM du loc.

<sup>2</sup> Intentio, five merus animi actus non per se sufficit? ut res in dominium venire possint; quippe actu exterto opus est, quo fignificare & testari possumus rem oceupatam & apprehensam nostri propriam nos facere voluisse. Conf. GROT. de Jure B. & P. L. II. c. ii.

3 Fructuum proprietas non involvit dominium rei, unde proveniunt; quarum vero rerum susus sufficit omnibus, communes in statu suo naturali relinquuntur. Sic in mundi primordiis, cum pauci fuerunt telluris incola, folum commune manebat, licet quisque colligen. do fructus occuparet; & ad proprium usum applicaret. Sic quercue communis effe potuit, cum glandes, que decidehant, ejus fiebant, qui legendo eas occupasset, sibique secluso aliorum jure secisset proprias.

4 Recte notat Vander Muylen ad Grot. ubi supera; non opus esse fictione alicujus tacitæ conventionie five consensus, quo convenisse homines fingendum, ut occupatio justa esset, sive legitimus acquirendi dominii modus: quafi fine ejusmodi pacto aut conventi-

one:

fina portio propria assignata; hac addita conventione, ut quæ in prima rerum divisione in medio forent relieta, deinceps ejus possent sieri, qui primus eadem sies asseruisset. Sic igitur volente Numine, prævio tonsensu hominum, pactoque saltem tacito 4.

Propri-

one, sola occupatione proprietas acquiri nequit. Immediata origo dominii proculdubio est occupatio: cum enim omnibus in omnia jus non potuit competere, neque res singulæ, quæ successivè existunt, communiter haberi ; intelligendum est voluntatem fuisse creatoris. nt homines terra ejusa; fructibus eterentur; quod fine dominio fieri nequit. Voluit utique Deus res non communes manere; ideoque nec pacto quovis vel expresso vel tacito opus est, ut in proprietatem transire possint. Occupatio justus est acquirendi titulus. Luculenter hoc explicat Titius. " Origo dominii fin-" gularis a facto hominum repetenda est, & hoc quidem non aliud fuit quam Occupatio. Hoc sane pro é primo & antiquissimo meritò habetur. Nam quando universitati, que non simul & semel sed successi-" ve existit, nec res communiter babeie potest aut 4 debet, (qualem universitatem genus humanum reoræsentat) aliquid indefinite danatur; tum ex volun-" tate donantis primi homines ca utique prærogativa e gaudent, ut occupando dominiam contra alios valiturum sibi acquirere queant: imo in universum, ea 4 vis occupationi voluntate donantis tribuitur, ut quivis per cam rem nullius fibi comparare possir; et modò plus justo sibi non afferat, sed intra leges so-¿ cialitatis subfistat ; nec opus est cæterorum, qui exd' cluduntur, consensu; nam ex ordinatione donantis 46 vim excludendi occupatio fortitur. Jam si præde supponas originem generis humani, prout eam S. Literæ tradunt (nam fine sjulmodi præsupposito ra-

" tio

Cap. 12. Proprietas rerum sive Dominium fuit introductum 5.

Dominium III. Est autem Dominium jus, quo aliquid? & cujus rei velut substantia ita ad aliquem perquaspatiatinet, ut eodem modo in solidum non pertineat
turrestrictiones?

ad alium. Ex quo consequitur, ut de rebus,
c. iv. § 2. quæ tanquam proprie ab nos pertinent, pro
arbitrio nostro disponere, & ad eorundem usu
quosvis alios arcere possimus 6; nisi quatenus
per pacta singulare jus a nobis sibi quæsiverint, Etsi in civitatibus contingere soleat, ut
domi-

44 tio hic philosophari nequit) tum probabile est primos 44 homines statim occupando sibi aliquas res asseruisse. " Hinc Adamo, Evæ, corumque liberis, sub imperio " paterno licet adhuc existentibus, proprias res tribu-" ere nil vetat. (Vid. Gen. iv.) Reliqua quæ prim? 46 homines non attigerunt, remansère in statu concesse fionis divinæ; seu res nullius, donec multiplicatis 46 hominibus, successive occupata dominium vel communionem subirent. Quod fi adhuc res incognitæ 46 vel faltem nondum acceptatæ occurrant, illæ erunt e nullius; quemadmodum in illum ftatum recidunt. quæ a dominis derelinquuntur. Si verò quædam " omnium usbus sufficiant, ut vastus oceanus, illæ " accurate loquendo non funt amplius nullius, quia " homines fibi eas afferuerunt, sed potius sunt commu-" nes universaliter & negative."

5 Sunt, qui Deum humano generi dominium singulare & desinitum contulisse volunt statim à mundo condito, atque iterum mundo post diluvium reparato. Quorum doctrinam (nec veritati nec naturali hominum aequalitati consonam) sic refellit noster. De Jure N. & G. L. IV. c. iv. § 10. "Sane accepit homo jus" in res ex concessione numinis, sed indefinitum, ges" nerale, indisserens, neque ad proprietatem at

dominium non semper penes quosvis sit illi-Cap. 12. batum, sed certis limitibus circumscriptum per imperium civile 7 aut ex dispositione & conventione hominum inter se dispositione autem res una ad plures indivisim eodem modo pertinet, illa issis pluribus vocatur communis.

IV. Sicuti autem res non fimul & femel Res non in proprietatem iverunt, sed successive, & prout nulla ex usus humani generis postulare visus est: ita natura sud non necessum suit, ut omnes & singulæ res da communication.

c. v. 4 Al

Ý

pro-

ecommunionem; & quod homines, prout ratio & " necessitas suaderet, in peculiarem quasi formam redigere possent. Neque sequitur : primus homo " non accepit aut usurpavit jus in res sub formali " ratione proprietatis, ergo posteri ipsius sub ea formad' litate id non potuerunt exercere. Neque concession " illa divina facris literis exprella definitum aliquem " modum dominii defignat, fed indefinitum jus res " adhibendi ad usus rationi & necessitati congruentes. " quod jus æquè in communione negativa, quam in proprietate exerceri potest. Male autem infertur mortales acceperunt jus in res ex concessione divina, " ergo proprietas non fuit nata ex occupatione & " divisione." Conf. LOCKE de Civ. Imp. Summa omnium huc redit : Deus dominium generale feu facul. tatem rebus creatis ad sui conservationem utendi immediate hominibus concessit, sed particularia dominia per occupationem introducta ad instituta humana referenda funt.

<sup>6</sup> Quod vocatur dominium plenum.

<sup>7</sup> Quod dominium est minus plenum aut restrictum f ut usus fructus, servitus, pignus, hypotheca & hujusmodi, de quibus agunt Romani juris interpretes. Vid. infra, § 8.

Ut in contractibus, testamentis, donationibus, & fimilibus.

Cap. 12. propriæ fierent, sed salva pace generis humani aliquæ potuerunt, aliquæ debuerunt intra primævam velut communionem permanere. Nam quæ utilia licet hominibus, inexbausta tamen sunt, sic ut omnium usibus possint patere, nec tamen singulis usus iste reddatur malignior; ea dividere velle supervacuum simul ac ineptum foret. Uti est lumen calorque solis, aer, aqua prosluens, & si quæ sunt similia. Quo refertur etiam vastus oceanus, magnis continentibus interjectus, quoad partes a litoribus remotissimas. Quippe cum ille non solum omnium usibus promiscuis sufficientissimus, sed & uni

9 Ovid. Met. vi. 349.

Quid probibetis aquas ? Usus communis aquarum est ;

Nec solem proprium natura, nec aera secit,

Nec tenues undas; ad publica munera veni.

Similiter Romani jurisconsulti: Naturali jure communia funt omnium bæc; aër, aqua profluens, & mare, & per boc litora maris. Instit. L. II. tit, i. § 1.

utrum mare sit capax dominii. Jure liberum esse contendit Grotius; clausum esse posse disputat Seldenus. Quæ contentio sic breviter dijudicari potest. Quod nec limitum nec custodiæ capax est, atque omnium usibus inservire potest; idem nequit esse dominii objectum. Hujusmodi est ipse oceanus; qui omnium navigationi & mercaturæ sussicit, & omnibus liber & communis esse debet, quippe occupationem nec natura nec usus publici ratio permittat. Sed alia ratio est maris juxta litora; quod instar munimenti esse potest, & in eorum proprietatem venire, quorum terras alluit; ideoque exteris in eo vel navigandi vel piscandi

uni alicui populo ejus custodia moraliter sit Cap. 12. impossibilis 10. Ubi enim aliqua res ita sit comparata, ut nullo modo alii ab ejus usu arceri queant; illam dividi, aut propriam cujuspiam sieri non supervacuum solum est, sed & inanibus litigiis materiam præbere aptum.

V. Modi adquirendi dominii sunt vel ori-Modi daginarii vel derivativi. Per illos ab initio in rem quirendi dominii ori-aliquam proprietas introducitur. Per hos do-ginarii & minium jam constitutum ab uno in alterum derivativi: transit. Priores modi iterum sunt vel simpli-c. vi. § 1. citer tales, quibus dominium in corpus alicuus rei adquiritur u; vel secundum quid, queis

jus recte prohiberi potest. " In diverticulo maris ( quod fatetur ipse GROTIUS) sicut in diverticulo flu-" minis, si locum talem occupârim, ibique piscatus " fim, maxime fi animum privatim possidendi plurium " annorum continuatione testatus fuerim, alterum eodem jure uti prohibebo; non aliter quam in lacu " qui mei dominii est." Mare lib. c. v. Et alibi. Widetur mare occupari potuisse ab eo, qui terras ad 46 latus utrumque possideat; etiamsi aut supra pateat of ut finus, aut supra & infra ut fretum : dummodo 46 non magna fit pars maris, ut non cum terris compa-" rata portio earum videri possit. Et quod uni po-" pulo aut regi licet, idem licere videtur & duobus aut tribus, fa pariter mare intersitum occupare vo-46 luerint. Nam fic flumina, quæ duos populos inter-" luunt, ab utroque occupata funt, ac deinde divisa." De Jure B. & P. L. II. c. iii. § 8. Unde plane sequitur omnes maris partes quæ ad terram jacent, in dominium venire posse, earumque proprietatem recle lis attribui, quorum sunt terræ adjacentes.

<sup>21</sup> Scilicet occupatione, quæ folus est originarius mo. dus dominium acquîrendi.

Y 2

incre-

cupatio;

Cap. 12 incrementum aliquod ad rem nostram adjungitur 12.

VI. Post recepta inter homines divifa rerum dominia, ita inter homines conventum, quas res se ut quæcunque sub primævam divisionem non extendat. venerunt, ea cederent occupanti, i. e. ei qui c. vi. § 3. primus eadem corporaliter adprehendisset animo sibi habendi. Sic ut hodie originarius modus dominium in corpus alicujus rei adquirendi, sit sola occupatio 13. Hoc igitur mo-- do adquiruntur regiones desertæ, quas nullus unquam homo sibi asseruit: quæ fiunt illius qui primus eas ingreditur animo sibi habendi. ita ut culturam eis adhibeat, & certos limites constituat, quousque eas suas esse velit. Ubi autem coetus multorum hominum junctim occupaverit partem quampiam terræ, ulitatislimum

<sup>12</sup> Conf. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. iii. 13 Modi, quibus res occupantur, varii sunt pro re-

rum varietate. " Occupatio (teste Grovio) in mo-" bilibus est apprehensio, in immobilibus instructio " aut limitatio." Mare lib. c. v. " Tunc demum, " inquit noster, occupasse rem aliquam dicimur, quan-" do possessionem ejus adprehendimus; cuius initium est corporis ad corpus immediate, aut per idoneum instrumentum adjunctio. Igitur regulare est, ut " occupatio rerum mobilium fiat manibus, rerum " [immobilium ut] soli pedibus, cum intentione cul-" turam iisdem adhibendi, ac constitutis limitibus vel " exactè vel com aliquâ latitudine," Ibid. 18 Mebilia vocantur, quæ solo non adhærent, ut animalia, arbores excilæ, fructus decerpti, &c. Immobilia autem, vel folum, vel quæ folo adhærent; ut ædificie, arbores, fructus pendentes, &c. Romani jurisconsulti

mum est, ut singulis ex eo cœtu aliqua portio Cap. 12 adfignetur; quæ superfunt, ad totum cœtum pertinere cenfeantur. Per occupationem quoque adquiruntur feræ bestiæ, aves, pisces, in mari, fluminibus aut lacubus versantes; item si quæ a mari in litus folent ejici 14; modo tamen per imperium civile promiscua ejusmodi rerum captura non sit interdicta, aut certo alicui asfignata. Quas necessium est, si nostræ debent fieri, ut corporaliter adprehendamus, & in nostram potestatem redigamus. Occupatione quoque adquiruntur res, in quibus dominium, cui ante subjectæ suerant, plane est extinctum. Puta, si quæ abjiciuntur ea intentione, ne amplius ea sint nostra; aut quæ ab initio inviti amittimus, sed post pro derelictis habemus 15. Quo etiam pertinet thefaurus 16, seu

ti immobiles dicunt res, quæ soli sunt. Digest. L. XXI. tit. i. leg. 1. § 1.

**Y** 3

pecunia

<sup>&</sup>quot; Feræ bestiæ & volucres & pisces & omnia ani" malia, quæ mari, cœlo & terrâ nascuntur, simul at" que ab aliquo capta suerint, jure gentium statim
" illius esse incipiunt. Quod enim ante nullius est, id
" naturali ratione occupanti conceditur." Inst. L.

II. tit. i. § 12. Sed quænam animalia pro feris haberi debent, nequit tam certo definiri. Ex jure Romano pavones, columbæ, cervi & apes sunt feræ naturæ. Digest. L. XLI. t. i. l. 5.

<sup>15.&</sup>quot; Pro dereliste habetur, quod dominus ea mente abjecerit, ut id in numeso rerum suarum esse nosit; ideoque statim ejus dominus esse desmit." Instit.

L. H. tit. i. § 47. Unde reste occupantis seri manifesto patet.

<sup>- 16</sup> Vulgò vocatus, Treasure-treve.

Cap. 12. pecunia, cujus dominus ignoratur; qui inventori cedit, ubi per leges civiles aliter non est dispositum 17.

Acceffioqui rei doç. vii.

VII. Сетеким plurimæres, quædomi-\*um idem, nio subjectæ sunt, non in eodem semper statu minus oft. persistunt; sed variis auttibus suam substantiam dilatant 18: quibusdam extrinseca incrementa accedunt 19, alize fructus proferunt 20; multis per formam industria humana superin-

18 Ut aurifodinz, lapidicinz, &c. quæ perpetud augescunt. Tales etiam sunt arbores & plantæ, quæ à parvo semine ad immanem magnitudinem, certo

temporis intervallo, adaugentur.

19 Sic quæ per alluvionem accrescunt, ejus funt,

qui est dominus & possessor agri.

20 Ut animalia & vegetabilia. Notandum est autem ex jure Romano frudus intelligi deductis 'expensis, quæ quærendorum, cogendorum, conservandorumque corum gratia fiunt. Digeft. L. V. tit. iii. leg. 36.

31 Ut si artisex horologium ex ære; vel pictor ex

panno vilissimo pretiosam tabulam conficiat.

22 Sed hæc regula non est perfecta & adæquata, quoniam sæpe sit quandam esse communionem dominii, & accessionem ex plurium dominorum concursu produgi. Unde oriri necesse est communionem quandam fruction

<sup>17 &</sup>quot; Thesaurus est vetus quædam depositio pecuniæ, " cujus non extat memoria, ut jam dominum non habeat ; fic enim fit ejus qui invenerit, quod non alte-" rius sit. Alioquin si quis aliquid vel lucri causa vel " metus vel custodiæ condiderit sub terra, non est 44 thefaurus, cujus etiam furtum fit." Digeft. L. XLI. t. i. leg. 31. Rebus hisce, quæ ex occupatione in proprietatem veniunt, addunt Romani jurisconsulti, ea, quæ ex hostibus capimus. Bello capta ejus fiunt. qui primus corum possessionem nactus est. Instit. L. II. tit. i.

ductam pretium accrefcit. Quæ omnia vo-Cap. 12. cabulo accessionum comprehendi possiint; & in duas classes dividuntur. Quædam enim citra factum hominis ex sola natura istarum rerum proveniunt: quædam facto & industria hominum in solidum, aut ex parte procurantur. Circa quas ista est regula, ut qui est dominus rei, ad eundem quoque pertineant accessiones & quævis emolumenta sa ; & qui ex sua

fructuum aut accessionum, nisi transferendi voluntas interveniat. Exempla quædam ex jure Romano adducam. 1. Si equam meam equus tuus prægnantem fecerit, non est tuum, sed meum, quod natum est. Digest. L. VI. tit. i. leg. 5. Nam fætus (ut aiunt) sequentur wentrem; i. e. ad dominum matris pertinent. Sic statuunt jurisconsulti: hoc autem non esse naturale existimat Grotius, nist quatenus plerumque pater igno. ratur: at si probabili ratione de eo constaret, partus ex parte ad eum pertinet. De Jur. B. & P. L. II. c. viii. § 18. 2. Si Titius alienam plantam in solo suo posuerit, ipsius erit; & ex diverso, si Titius suam plantam in Mævii solo posuerit, Mævii planta erit; si modo utroque casu radices egerit. Inflit. L. II. tit. i. § 31. Hoc verò Grotius ex jure positivo non ex naturali ita esse censet: quoniam alimentum rei jam ante existentis partem duntaxat facit; atque ideo ficut ex alimento jus quoddam in rem soli domino nascitur; ita. domino seminis, plantæ aut arboris jus suum naturaliter certè ob id non perit. Ibid. § 22. 3. Si quis in alieno solo ex sua materia domum ædificaverit, illius sit domus, cujus & solum est. Instit. L. II. tit. i. § 30. ex mente Grotii, in ædificio, cujus partes sunt solum & superficies, cummunio locum habebit; & si mobile sit, nullum in eo jus habebit soli dominus. Ibid. 4. Si quis in aliena tabula pinxerit, nobis videtur melius esse tabulam picturæ cedere. Ridiculum est enim pictu-Y 4

Cap. 12. sua materia speciem fecit, ejus speciei sit do-→ minus.

VIII. FREQUENTER tamen contigit, ut Dominio detrabente alii ex contractu, aut alia via jus sibi quæsi-∫ervitutum verint ex re nostra certum commodum percispecies. piendi, aut etiam impediendi ne nostra re. c. iuv. omni modo utamur<sub>23</sub>. Quæ jura solent voz

cari

ram Apellis vel Parrhafii in accessionem vilissimæ tabulæ cedere. Inftit. L. II, tit. i. § 34. 5. cum res constent ex materia & specie tanquam suis partibus, si altoius fit materia, alterius species, sequitur naturaliter rem communem fieri pro rata ejus quanti unumquodque est. GROTIUS, ubi supra, § 19. 6. Confusis materiis, ut si qui vina sua confuderint, aut massas argenti vel auri conflaverint, communio inducitur pro ratâ ejus quod quisque habeat. GROTIUS, ubi supra. bonæ fidei possessore vid. infra, c. xiii. § 4. 116.

23 Hoc dominium imperfectum, vel jus minus plenum vocatur, cujus quinque genera numerari folent. Ins Emphyteuticum, quod nostrates dicunt, The Right of holding in Fee. Nam Emphyteufis contractus est à Zenone Imp. primum nominatus, cum ager ea lege fruendus datur, ut quamdiu merces folvatur, nunquam ad dominum redeat. 2. Jus superficiarium, quo ædes in conducto solo certa pensione annua positæ sunt. 3. Jus bonæ sidei possessoris. 4. Pignus seu Hypotheca. 5. Servitutes.

24 Servitutes aut personarum sunt ut usus & ususfructes ; aut rerum, ut fervitutes rusticorum prædiorum &

Digeft. L. VIII: sit. i. leg. 1.

25 Ususfructus est jus alienis rebus utendi & fruendi, falvå rerum substantiå. Digeft. L. VII. tit. i. leg. 1, Constituitur autem ususfructus non tantum in fundo & zedibus, verum etiam in fervis & jumentis & czeteris rebus; exceptis iis, que usu sonsumuntur. Nam hæ res neque naturali ratione neque civili recipiunt ulumfructum; quo in numero funt vinum, oleum, frumentum,

cari Servitutes. Ac dividuntur in personales, ubi Cap. 12. utilitas ex re aliena ipsi personæ immediate obvenit; & reales, ubi ex re aliena, mediante re nostra, utilitas capitur 24. Inter illas numeranturusustructus 25, usus 26, habitatio 27, operæ servorum 28. Reales iterum dividuntur in servitutes prædiosum urbanorum, & rustkorum.

frumentum, vestimenta; quibus proxima est pecunia numerata, namque ipso usu assiduâ permutatione quodammodo extinguitur. Instit. L. II. tit. iv. § 2. Porro katuunt jurisconsulti, eum, ad quem usussructus sundi pertinet, non aliter fructuum dominum essici, quàm, si ipse eos perceperit. Et ideo, sicet maturis fructibus, nondum tamen perceptis, decesserit: ad hæredes ejus non pertinent, sed domino proprietatis acquiruntur. Instit. L. II. tit. i. § 36.

26 Minus est juris in ufu, quam in ususfructu. Nam is qui sund nudum habet usum, nihil usterius habere intellightur, quam ut oleribus, pomis, storibus, sceno, stramentis & lignis ad usum quotidianum utatur. Nec ulli alii jus, quod habet, aut locare aut vendere, aut gratis concedere potest. Instit. L. II. tit. v. § 1.

27 "Habitatio jurisconsultis Romanis jus est, per "quod omne emolumentum ex inhabitatione ædium "alienarum provenire solitum percipitur. Ea arcti"us patet, quàm usus fructus; quia ad hunc pertinet the emolumentum, quod ex mercium receptione aliis"ve causis provenit. Latius tamen quam nudus usus "extenditur, quod ædes ejusmodi aliis suo loco inha"bitandas locare quis possit. Puf. De Jure N. & G. L. IV. c. viii. § 9. Vid. Institut. L. II. tit. v. § 5. Cod. L. III. tit. xxxiii. leg. 13.

28 "Leges Romane jus operæ servorum arctius quam c'eorum usumfructum esse tradunt: quia alia quoque via quam per suas operas præstare utilitatem servus potests" bid. § 20. Vid. Digest. L. VII. tit. vii. De operis servorum.

Illæ

Cap. 12. Illæ funt, v. g. servitus oneris ferendi so, lurninum 30, ne luminibus officiatur 31, prospectus 32, stillicidii recipiendi 33, &c. Hæ sunt, v. g. iter #, actus 35, via, aquæductus, aquæ hauftus, pecoris ad aquam appulsus, jus pascendi, &c. Quæ omnes fere ex occasione viciniæ introductæ funt.

IX. INTER modos adquirendi derivativas Modus adalii funt, quibus res devolvitur in alium ex quirendi derivative dispositione legis; alii, quibus fatto prioris domini. Et quidem ut vel bonorum alicujus c. ix. universitas, vel certa eorundem portio transseratur.

Mortis sionem ab c. xi.

X. Universitas bonorum lege transit causa, vel per mortem prioris domini in successionibus ab per success- intestato. Cum enim & communi hominum intestate. inclinationi repugnet, & ad pacem generis humani minime omnium conducat, bona, quæ quis tanto cum labore, dum viveret, quæsivisset, a domini morte haberi pro derelictis, & cuivis occupanti patere; inde suadente ratione apud omnes populos receptum, ut, fi quis de suis bonis ipse nihil disposuisset, ejus bona

<sup>29</sup> Quâ vicini paries, vel columna onus nostrarum ædium sustinere debet. Digest. L. VIII. tit. v. leg. 6. 5 2. Eum debere columnam restituere, quæ onus vicinarum ædium ferebat, cujus essent ædes, quæ serwirent. L. VIII. t. ii. leg. 33.

<sup>30</sup> Quâ quis nostras fenestras cogitur excipere, Ibid. leg. iv.

<sup>31</sup> Quâ quis nequit aliquid facere, quo quavis nos. trarum ædinm lumina obscurentur & minuantur.

<sup>32</sup> Quod in prospectu quis habet, ne quid ei officia-

bona devolvantur ad eos, quos pro communi Cap. 12. hominum affectu charissimos habere judicatur 36. Quales funt regulariter, qui ex nobis descendunt, & juxta hos alii sanguine nobis juncti, pro gradu quisque propinquitatis. Et licet aliqui homines dentur, qui vel, propter accepta beneficia, vel ob peculiarem affectum alienos quosdam magis ament, quam suos consanguineos: tamen pacis intersuit, non considerato paucorum quorundam affectu, communem potius mortalium inclinationem sequi, modumque succedendi observare planissimum, & nullis impeditis disceptationibus obnoxium: Quæ emersuræ erant, si benefactores & amici cum iis, qui sanguinis jure nituntur, possent concurrere. Et si quis omnino benefactores aut amicos cognatis volebat præferre, debebat expresse super ea re disposuisse.

XI. Ex his confequitur, proximos cuique In qua que bæredes esse suos liberos, quos & natura par redes fucrentibus alendos educandosque solicite com- eedant; mendavit, & quibus quisque parentum cense- c. xi. tur quam lautissime voluisse prospicere, aç qua

tur ad gratiorem prospectum & liberum. Ibid. leg.

<sup>33</sup> Quâ quis aquam onerosam in suam aream recipere tenetur. Inflit.. L. II. t. iii. § 1.

<sup>34</sup> Jus eundi ad prædium nostrum per alienum.

<sup>35</sup> Jus agendi jumentum aut vehiculum. Cætera definitionibus vix indigent.

<sup>36</sup> Nihil est tam conveniens naturali æquitati (ut loquantur jureconsulti Romani) quam voluntatem domini, volentis rem suam in alium transferre, ratam haberi. Infit. L. II. tie, i. § 40.

Cap. 12. fibi fuperfunt ipsis potissimum relinquere 37. Per liberos autem intelliguntur præcipue, qui ex legitimo matrimonio nati funt. His enim & ipsa ratio, & decor vitæ civilis, & leges populorum cultiorum præ naturalibus favent. Îsta tamen ita demum obtinent, nisî pater a. liquem pro suo filio ob fufficientes rationes noluerit agnoscere, aut nisi ob atrocissimam malitiam eundem abdicaverit. Sub liberis etiam comprehenduntur ii, qui funt ulteriorum graduum; quos ut alere, ipsorum parentibus defunctis, avus tenetur; ita ut & ipsi cum patruis & avunculis ad hæreditatem avi concurrant æquissimum est; ne super calamitatem mature defuncti patris, etiam avi hæreditate excludantur. Ubi descendentes desunt, par est ad parentes defunctorum liberorum bona devolvi. Quibus liberi & parentes non funt fuperstites, iis fratres succedunt. Ubi & hi deficiunt, hæres erit, prout quisque defunctum fanguine propius contingit. Etfi ad lites evitandas, quæ heic exoriri possunt frequentissimæ, simulque ut ea res ad usum reip. probe attem-

<sup>37</sup> Si quæratur de jure primogeniti supra alios, ut mihi videtur, fuccessio ejus in bona parentum neutiquam ex lege naturæ, sed arbitrio parentum, aut confuetudine, aut lege civili, aut denique pactis & conventionibus pendet. Naturaliter enim quoad successionem ab intestato, omnes liberi ejustem sunt conditionis, eodemq; haberi debent loco. Eodem itaque jure, quo per testamenta inæqualitas quædam introduci po. test, nititur etiam prærogativa, qua præ reliquis gaudent primogeniti. De origine autem & fundamento huju

attemperetur, in plerisque civitatibus super Cap. 12. ordine successionis accurate deprehenditur dispositum. Et hunc ordinem ut sequantur privati, tutissimum est, nisi graves causæ peculiariter disponere subigant.

XII. FACTO domini prioris universitas Vel per rerum mortis causa transit per testamentum ? testamen. Nam & illud in qualecunque folatium morta-tum do-minium litatis apud plerosque est receptum, ut quis gransse vivus sua bona transferre posset in eventuin . x. mortis, in eum, quem maxime amaret. Cæterum cum antiquissimis temporibus usitatum fuisse videatur, ut imminente jam fato palam suos hæredes nuncuparent; & patrimonium de manu in manum ipsis traderent; postea graves ob rationes multis populis aliud testamenti genus magis arrifit. Ut nempe quocunque tempore placeret, ultimam fuam voluntatem vel palam fignificare, vel literis tacite confignare possent; quam mutare pro libitu liceret, & ex qua hæredibus nuncupatis aut scriptis tunc demum jus nasceretur, quando testator exspiraret 39. Atque tales ultimæ voluntates

hujus Juris vide quæ de hac re ex professo disservit Budde us in dissert. de successionibus primogenitorum, quæ exstat in Selectis Juris Nat. & Gent. p. 151.

" autem

Restamentum est voluntatis nostræ justa sententia, de eo quod quis post mortem suam sieri velit. Digest. L. XXVIII. eit. i.

<sup>&</sup>quot;Fossum rem meam alienare non purè modò, fed & sub conditione; nec tantum irrevocabiliter, fed & revocabiliter; atque etiam retentà interim possessione, & plenissimo fruendi jure. Alienaio

cap. 12. luntates licet merito magnum habeant favorem; ita tamen temperandæ erunt, prout necessitudinum ratio, & utilitas civitaturn requirit . Quæ & inde legibus sueverunt cavere, quomodo cuique testamenta sint ordinanda. A quorum dispositione qui discesserit,
queri non potest, suæ voluntatis non suisse kabitam rationem.

Inter vivos vero donatione vel contradis. XIII. INTER vivos facto prioris domini res transeunt vel gratis, vel interposito contractu. Prioris

" autem in mortis eventum ante eam revocabilis, retento iiternm jure possidendi ac fruendi, est tessamentum." Grot. De Jure B. & P, L. II. c. vi. §

4º Inter eruditos non convenit de testamentis, utrum ex jure naturali, an positivo originem trahant. Ex hac parte flat noster in opere majori (L. IV. c. x. § 4.) de quia non necessarium videtur, ut dominium in se " contineret facultatem disponendi, quid circa res " alicujus post mortem debeat sieri : sed sufficere po-" test, si quis res suæ potestati subjectas haberet, quo-" usque viveret, nec eam ultra vitam extendere posset; " de bonis autem eorum, qui inter homines esse desierunt, vivis disponendi cura relinquitur." rationes non satis validæ videntur ad sententiam audoris stabiliendam; & rectiùs, ut opinor, decernit GRO-TIUS: " Quanquam testamentum, ut actus alii, for-" mam certam accipere possit à jure civili, ipsa tamen " ejus substantia cognata est dominio, & eo dato, juris " naturalis." De Jure B. & P. L. II. c. vii. § 14. Easdem partes tuetur Buddeus; quo judice, non tantum licet testamenta condere, sed naturaliter quoque vim habent & efficaciam rerum dominium ad eos, qui in illis hæredes scripti sunt, transferendi. Nulla enim profecto vis esset dominii, nisi domino liceret ejusmo.

Prioris generis translationes vocantur dona- Cap. 12tiones 41. De contractibus infra erit agendum 42.

XIV. QUANDOQUE etiam invito priore do- Invito domino res transferuntur, & quidem in civita-mino res tibus potissimum per modum pœnæ; dum ob quandoque delicta damnatis interdum omnia bona, in-runtur. terdum certa eorum portio eripiuntur, & vel e. vi. 14. publico, vel læso adplicantur. Sic & in bello invitis res per hostem viribus superiorem eri-

di quid sancire, quod etiam post mortem ejus valeret. Et hoc sensu testamenta sunt juris naturalis, etsi à jure civili certi ritus ac cæremoniæ, quibus observatis valorem demum suum consequantur, addi possint, imò hoc ut variis hominum improborum molitionibus obviam eatur, consultum sit. Theol. Moral. P. II. c. iii. S. v. § 21. Idem pluribus demonstravit in dissert. de testamentis summorum imperantium, in Select. Juris Nat. & Gent. Eandem sententiam comprobat Barbetrac. [ad Puf. De Jure Nat. & Gent. L. IV. c. x. § 4.] quam pluribus refellere conatur Treverus ad loc. sed laterem lavat.

4<sup>1</sup> Ad dominium transferendum requiritur ex lege civili traditio, non autem ex jure gentium. Sic enim GROTIUS: "Ad dominii translationem naturaliter traditionem non requiri; quod & ipsi jurisconsulti in quibusdam casibus agnoscunt, ut in re donatâ ususfructu retento, aut in eum collatâ, qui possideat, aut commodatam servet." De Jure B. & P. L. II. c. viii. § 25. Cons. L. II. c. vi. § 1.

42 Ipsæ vero donationes quiddam in se continent cum contractibus commune, quoniam ut valeat donatio, necessaria est acceptatio; requiritur mutuus donantis & accipientis consensus: ut ipse auctor ostendit supra, cap. ix. § 16.

piuntur,

Ufleriple

que ejus

ratio. c. xii.

Cap. 12. piuntur, raptorique adquiruntur 4; ad quas tamen recuperandas pari violentia prior dominus jus non amittit, quousque per subsequentes pacis tractatus omni prætentioni ad eaddem renunciaverit.

XV. PECULIARIS denique modus adquique ; quærendi est usucapio; per quam is, qui bona introduct a side instroque titulo rei alicujus possessionem nactus est, eamque diu quietam & non interruptam obtinuit, demum pro perfecto domino eius rei habetur, ita ut antiquum dominum. fi postea rem eam vindicare velit, repellere queat \*. Cujus juris introducti ratio fuit. partim quod pro relicta rem habere judicaretur, qui diu eandem vindicare neglexerit. cum longo tempore ad id occasiones vix deesse judicentur 45: partim quod tranquillitatis & pacis interesset, aliquando possessiones rerum extra controversiam collocari 46. cum longe gravius videatur, post diuturnam possessionem re bona side parta privari; quant olim amissa, & cujus desiderium dudum erar

> 43 In hac re sequitur auctor jureconsultos Romanos. Ea, quæ ex bostibus capimus, jure gentium statim noftra fiunt, inquit Justinian. Inftit. L. II. tit. i. \$ 17. Sed de hac re vid. infra. L. II. c. 15.

digestum

<sup>44</sup> Possessionem ita demum legitimam esse, cum omnium adversariorum silentio & taciturnitate sirmatur: interpellatione vero & controversia progressa, posse eum intelligi possessorem, qui licet possessionem corpore teneat, tamen ex interpolità contestatione, & causa in judicium deducta super jure possessionis vacillet ac dubitet. Cod. L. VII. tit. xxxii.

digestum, in perpetuum carere. Ut tamen in Cap. 12. civitatibus certi termini; prout ratio & utilitas civitatis suggesserit, definiantur, intra quos usucapio compleatur; tranquillitatis & pacis interest 47.

## CAP. XIII.

DE OFFICIIS, QUE EX DOMINIO RE-

I. X introducto rerum dominio ista of-Ossicia ex ficia inter homines provenerunt. daminio:
PRIMO: Ut quillbet teneatur alterum (non Quisque hossem) pati rebus suis quiete frui, neque vi permitta-aut per fraudem illas corrumpere, intervertere, tur. aut ad se trabere sustineat. Quo ipso surta, rapinæ, & similia crimina, in res alienas tendentia, vetantur.

II. SECUNDO: Quando res aliena ad nos Res aliena pervenit sine nostro crimine, & bona nostra side, nostra potestate babemus; testatis reddenda domino.

c. xiii. §2,

45 Sed diutina possessio tantum jure successionis sino justo titulo obtenta prodesse ad præscriptionem hac sola ratione non potest. Cod. L. VII. tit. isi.

46 Bono publico assurapio introducta est, ne scilicet quarundam rerum diu & sere semper incerta dominia essent, cum sufficeret domino ad inquirendas res suas statuti temporis spatium. Digest. L. XLI. tit. iii.

47 Conf. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. iv. i Conf. GROT. De Jure B. & P. L. H. c. x.

tenemuf

Cap. 13. tenemur efficere, quantum in nobis est, ut illa in potestatem legitimi sui domini redeat. Non tamen tenemur illam rem restituere nostris impensis; & si quas in eam servandam fecimus, recte possumus repetere, aut rem tantisper, quoad illæ folvantur, retinere. Et ad restituendum tunc demum actu tenemur, quando innotuit nobis, illam rem esse alterius. Tunc enim debemus fignificare, rem eam penes nos esse, nec per nos stare, quo minus dominus fuum possit recipere. Quod tamen justo titulo adquisivimus, non tenemur ipsi in dubium revocare, & velut publice denunciare, an quis eam rem fibi velit vindicare. Atque ifthoc officium præponderat contractibus particularibus iifque exceptionem dat. v. g. Si fur apud me inscium furti rem furtivam deposuerit, & post verus ejusdem dominus adparuerit; huic non furi, eadem erit restituenda.

Πİ

<sup>2</sup> Tritum est jureconsultorum dogma : Jure naturæ aquum est neminem cum alterius detrimento & injuria fier i locupletiorem. Eodem modo CICERO: Contra naturam est ex bominis incommodo suum augere commodum. Offic. III. v. Sed auctoris opinioni de bonæ fidei possessore minime adsentitur BARBEYRACCIUS, ejulmodi possessorem ad fructus consumptos restituendos haudquaquam teneri contra Grotium & nostrum disputat ; cujus hanc præcipue causam affignat : Bona fide qui rem aliquam possidet & tanquam sua utitur, tantisper ejusdem verus & realis dominus existimari debet, ideoq; fructus ejus percipere jure poteft. Ejusmodi possessio quasi interregnum est, quo durante interrumpitur veri domini proprietas; dominoq; putativo

III. TERTIO: Quod si autem res aliena, Cap. 13.
bona side parta, sit consumta; ossicii est tantum restituere domino, quantum satti sumus Consumta locupletiores: ne ex immerito alterius damno secir locupleticum capiamus.

IV. Ex hisce porro sequentes conclusiones c.xiii. \$9. deducuntur 3: I. Possessor bonæ sidei 4 non nes de postenetur ad ullam restitutionem, si res periit; sessione boquia nec res ipsa penes eum est, nec hucrum næ sidei variæ. ex ea re. II. Bonæ sidei possessor tenetur ad c.xiii. \$10'. restituendum non solum rem sed & frustus adbuc exstantes. Naturaliter enim ad quem pertinet res, ad eundem quoque fructus pertinent. Licebit tamen possessor detrahere omnes impensas in rem ejusque culturam, quo fructus provenirent, sactas. III. Bonæ sidei possessor tenetur ad restitutionem rei & fructuum consumtorum; si modo alias tantundem consumturus, suerat, & possit rei evictæ pre-

tativo percipiendi fructus, qui exinde accrescunt, jus competit. Igitur nullos reditus, nulla emolumenta restituere tenetur. Vid. Not. ejus ad loc. nec non ad opus majus.L. IV. c. xiii. § 3. not. 1. Similiter Grotium corrigit ad Libr. II. c. x. § 4. Non tenetur, inquit, ad restituendos etiam fructus exstantes rei s quoniam ille, quamdiu suit bonæ sidei possessor, secundum legem naturalem eadem plane jura habuit, ac se verus dominus suisset.

Z 2

<sup>3</sup> Que sequentur, ex Grotio transsulit auctor, ejusdem errores implicité amplectens. De Jure B. & P. L. II. c. x. § 3—9.

<sup>4</sup> Possesson fidei vocatur, qui rei alienz, quam possidet, illzsam habet conscientiam. V. Calvins Lexicon. Jurid.

Cap. 13. tium ab autore suo recuperare. Nam in hoc factus eft locupletior, dum rem alienam confumendo suæ pepercit. IV. Bonæ sidei posfessor non tenetur pensare fructus, quos neg-lexit. Quia nec rem habet, nec quidquam quod rei successit. V. Si bonze sidei possessor rem alienam sibi donatam alii donaverit; non tenetur, nisi omnino ex officio aliquo tantundem donaturus fuerat. Tunc enim lucrum erit rei suæ pepercisse. VI. Si bonæ sidei posseffor rem alienam oneroso titulo partam quocunque modo alienaverit; non tenetur, nisi quatenus ex ea lucrum fecit. VII. Bonæ fidei possessor etiam oneroso partam titulo rem alienam tenetur restituere, neque dominum id, quod erogavit, reposcere potest, sed illum duntaxat, abs quo eam rem accepit. Nifi quatenus dominus rei suæ possessionem recipere sine aliquo impendio probabiliter non potuit, aut unvolvor 5 ultro pollicitus fuerit 6. V.

<sup>5</sup> Indicii præmium.

o Omisit noster tres regulas, quas ex Grotis mente sequi tenetur bonæ sidei possessor, ideoque has sapplebimus. "VIII Bum, qui rem alienam emit, in non posse eam restituere venditori, ut pretium servet; quia ex quo res in ejus suit potestate, jam compit obligatio restituendi. IX. Bum qui rem habemat cujus dominus signoratur, non teneri naturaliter eam rem pauperibus dare: quanquam valde hoc pium sit, & recte multis in locis constitutum. Ratio est, quia ex dominio nemo jus habet preter dominum. Non esse autem & non apparere, tantundem valent, quoad eum cui non apparer. X. Naturalites quad

V. Qu'i rem alienam invenit, quam domi- Cap. 13. no invito excidisse probabile sit, non potest Res inveneram colligere hoc animo, ut eandem domino tas quando requirenti subtrahat. Ubi autem dominus non retinere liadparet, recte eandem sibi retinere potest.

### CAP. XIV.

# DEPRETIO,

I. DOST introducta rerum dominia cum Pretii in nec omnes res ejuschem essent naturæ, transferennec eundem usum humanis necessitatibus prædis rebus herent; nec cuivis ista rerum copia adesset, su usus quam ad usus suos desideraret; mature inter L. V. c. i, homines receptum res invicem permutare. Sed quia sæpissime contingeret, ut res disparis naturæ aut usus essent transferendæ; ne a terputer ejusmodi permutatione læderetur, necessium

ob causam turpem aut honestam, ad quam quis obsi ligabatur, acceptum est, non esse restituendum;
quanquam hoc quoque non immerito legibus quibustam introductum est. Ratio est, qusa ratione
rei nemo tenetur, niss res sit aliena; hic autem
dominium transit ex prioris domini voluntate. Asi lind erit si in ipso accipiendi modo vitium suerit,
putà extortio: hoc enim est aliud obligationis principium, de quo hic non agimus. " Ibid § 10—

Ex permutatione ortum est commercium, ex commercio pretium, & ex pretio nummus. Permutatio autem crevit vel ex naturali hominum indigentia, vel

Cap. 14. sum erat conventione hominum rebus assignarialiquam quantitatem, juxta quam res invicem comparari, exæquarique possent. Quod itidem contingit circa actiones, quas in aliorum usum non gratis adplicare placuit. Ea quantitas nomine pretii venire solet.

Pretium
vulgare in
vulgare in
rebus, ami-nens. Illud spectatur in rebus, & actionibus
nens in
nens in feu operis in commercium venientibus, quanummo.
c. i. § 3.

ex eorum luxuria. Cum enim industria hominum res natura communes in occupationem, & exinde in dominium venerunt, pleræque autem res, quæ usibus humanæ vitæ maximè inservire possint, breves & caducæ fuerunt; exinde res brevi perituras pro firmis & stabilibus permutare cosperunt, puta frumentum pro nucibus, victum pro vestitu; & sic institutæ sunt rerum permutationes & commercia. Deinde rebus quorundam indies crescentibus usque ad satietatem, neque tamen permutationi idoneis, (non enim facilè fingula à loco ad locum deferri possunt ) tandem inter homines convenit quiddam mutuò dare & accipere, quod diutius durare & nullo fere negotio tractari & deferri potuit; cujus valor ex arbitrio & consensu hominum Estimatus quasi communis mensura esset, ad quam omnia Juxta illud ARISTOTELIS pretiosa referri possunt. Eth. ix. 1. Πεσόειςαι κοινόν μέτρον νόμισμα, σρός τέτο 🖰 जर्बारत वेग्वर्वहेश्हरता, में रहर्म μετρείται πάντα. cogitatur pro communi mensura nummus; ad quam omnia referuntur, quaque mensurantur omnia. Metalla, au. rnm, argentum, æs, & fi quid tale, huic usui maxime idonea fuerunt, quorum valor primum à pondere, deinde à signo his impresso ( quod mensuræ vice sungi potuit) definitur. Et hæc est origo nummi.

mus de hac re Romanos jureconsultos: "Origo emen" di vendendique à permutationibus cœpit. Olim
" enim non ita erat nummus, neque aliud merz,

" aliud

tenus usum aliquem & delectationem homini-Cap. 14. bus afferunt. Hoc autem cernitur in nummo, quatenus is omnium rerum & operarum pretium virtualiter continere, & communem iisdem mensuram præbere intelligitur.

III. Vulgaris pretii fundamentum in se Illius quod est aptitudo illa rei vel operæ, qua aliquid fundamenmediate aut immediate conferre potest ad vitam & quæ ab eo tæ humanæ necessitates, & ad eandem commo-excepta? diorem aut jucundiorem reddendam 3. Unde c. i. § 4.

&z

" aliud pretium vocabatur; sed unusquisq; secundum 
" necessitatem temporum ac rerum, utilibus utilia 
" permutabat; quando plerumque evenit, ut quod 
" alteri superest, alteri desit; sed quia non semper nec 
sacilè concurrebat, at cum tu haberes, quod ego 
desiderarem, invicem haberem quod tu accipere 
vel les, electa materia est, cujus publica & perpetua 
estimatio difficultatibus permutationum equalitate 
quantitatis subveniret; eaque materia forma publi. 
ca percussa usum dominiumque non tam ex substantia præbet, quam ex quantitate: nec ultra merx 
utrumque, sed alterum pretium vocatur." Digest. 
L. XVIII. tit. i.

2 Pretium sic definiri solet: Quantitas moralis rerum & actionum, quatenus aliquem usum babent in vità communi, atque invicem comparantur, quo in commercium venire aptæ sint. Cons. Grot. De Jure B. &. P. L. II. c. xii. § 14. Buddet Theol. Mor. P. II. c. iii. S. 5.

3 Sunt tamen, qui hoc non per se sufficere contendunt, sed præter utilitatem addendum putant, ut omnibus non sufficiant, adeoq; suo modo res rara sit. Ita TITIUS & BARBEYRAC. ad loc. Rectè, ut opinor, nostrum desendit Buddeus [ Theol. mor. P. II. c. iii., S. v. § 24. ] quoniam de solà aptitudine recipiendi pretium loquitur Pufendorfius: ut pretium achu imponatur

Cap. 14. & res nullum plane usum præbentes, nullius pretii solemus vocare. Dantur tamen res quædam, vitæ humanæ utiliffimæ, quibus nullum certum pretium impositum intelligitur; vel quia dominio funt & debent esse vacuæ, vel quia ad permutationem sunt ineptæ, & inde a commerciis sepositæ, vel quia in commerciis nunquam aliter quam appendix alterius rej considerantur. Sed & dum lex divina aut humana quasdem actiones extra commercium removet, seu pro mercede obire vetuit, pretium quoque iisdem detraxisse intelligitur. Sic quia superiores partes aeris, æther, ac coelestia corpora, vastusque oceanus a dominio humano funt exempta, nullum quoque pretium iisdem tribui potest. Sic liberi capitis nullum est pretium, quia liberi homines in commercium non veniunt 4. Sic apricum solis lumen, liquidus & purus aer, amœna facies terræ, quatenus oculos duntaxat pascit, ventus, umbra, & similia in se & seorsim considerata, pretium non habent; cum homines fine talibus usu terræ frui nequeant. Quibus ipsis tamen magnum mo-

> ponatur, accedere debet, ut non omnibus sufficiat. Aqua, si in tanta copia adsit, ut omnium usibus sufficiat, fundamentum pretii habet, utilitatem. In eo aptitudo ad recipiendum pretium confistit. Ut actu imponatur pretium, ob abundantiam non necesse est. Quod si vero rara siat, pretium omnino actu imponitur. " Mensura ejus, (inquit Grovius. L. II. c. xii. & " 14.) quod res quæque valet, maxime naturalis est " indigentia, ut ARISTOTELES recte oftendit. (Eth. f. L. V. c. viii.) quod in permutationibus rerum apud 5 barbaros

momentum inest circa augendum aut minuen-Gap. 14. dum pretium regionum, fundorum atque pradiorum. Sic illicitum est prețio addicere actiones sacras, quibus essectus aliquis moralis ex instituto divino est assignatus; quod crimen Simoniam vocant 1, & improbe justițiam venalem habet judex.

IV. Caus autem, cur unius & ejusdem Intensi wel rei pretium intendatur vel remittatur, quod-remissi preque adeo una res alteri præferatur, licet hæc caufa. æqualem aut majorem usum in vita humana c. i. 5 9videatur obtinere, sunt variæ. Heic enim usque adeo necessitas rei aut nobilitas usus primas semper non tenent; ut potius vilissima esse cernamus, quibus vita humana minime carere potest; ideo quod non sine singulari Dei providenția uberem corum proventum natura profundat. Ad intentionem igitur pretii, imprimis facit raritas; quæ non parum commendatur, ubi ex locis remotis res afferuntur. Inde ambitiofa hominum luxuria multis rebus, queis vita humana commodissime carere poterat, enormia pretia posuit; puta unionibus, & gem-

mis.

fe barbaros populos maxime spectatur. Non tamen marchine hac unica est mensura. Nam hominum voluntas.

<sup>&</sup>quot; quæ rerum domina est, multas res magis desiderat si quam sunt necessariæ. Margaritis, inquit PLINIUS,

<sup>.4 (</sup>Hift. Nat. ix. 34) pretia luxuria fecit."

Libertas inastimabilis res est. Digest. Lib. L. t. xvii. s Simonia (quam Latini ambitum vocant, siquidem Simonia non est vox Latina) dicitur, quando quis vult dare aut accipere dona Dei, datâ aut acceptâ pecunia. Et hinc tralate dicitur de iis, qui benesicia eccessassica vendunt aut emunt.

Reruss

niuntur

ne, lege,

conventio-

Rerum vero quotidiani usus pretia po-Cap. 14. mis 6. tissimum intenduntur, quando raritas earundem conjungitur cum necessitate seu indigentia. Pretia rerum artificialium præter raritatem maxime solent intendere subtilitas & elegantia artis, quam præ se ferunt; quandoque & fama artificis, nec non operis difficultas, artificum & operariorum raritas, & fimilia. Operarum & actionum pretia intendit earundem difficultas, dexteritas, utilitas, neceffitas: agentium raritas, dignitas, libertas; & denique ipsa artis opinio, nobilis an ignobilis illa habeatur. Contraria horum pretium minuere solent. Aliquando denique certa aliqua res non in universum, sed a singulis magni æstimatur ex peculiari affectu; puta quod ille, a quo ista in nos profecta est, maximi a nobis fiat, exprimendoque ipsius affectui data sit. aut quod eidem adfueverimus, aut quia infignis casus sit monumentum, aut ejusdem ope magnum malum declinaverimus, aut quia a nobismetipsis confecta sit. Quod solet vocari pretium affectionis.

V. Ast circa definienda singularum rerum pretia dest- pretia alia quoque considerari sueverunt. inter eos quidem, qui in naturali libertate invicem vivunt, rerum fingularium pretia non aliter, quam contrahentium conventione defic.i. § 8,9 niuntur, quippe cum illis liberum sit alienare aut adquirere, quæ velint; nec communem

habeant

Qui modus est in bis rebus cupiditatis, idemest æstima mationis ;

habeant dominum, qui eorum commercia mo Cap. 141 deretur. Aft in civitatibus duplici modo pretia rerum definiuntur: uno per decretum superioris, aut per legem : altero per communem hominum æstimationem atque judicium, seu usum fori; accedente consensu eorum qui inter se contrahunt. Illud pretium aliqui solent vocare legitimum, hoc vulgare. Ubi pretium legitimum in gratiam emtorum fuit constitutum, quod frequentius fit; non licebit venditoribus plus exigere; etsi minus accipere fi velint, non prohibeantur. Sic ubi merces operarum publice sit taxata in gratiam eorum, qui conducunt; operario non licet plus exigere, etfi idem non prohibeatur minus accipere.

VI. ENIMVERO vulgare pretium, quod Pretium per leges non est taxatum, habet aliquam la ex usu fariatitudinem, intra quam plus minusve dari & santatitudi accipi potest ac solet, prout inter contrahentes nem. fuit conventum. Quod tamen sere sequitur c. i. § 10. usum sori. Ubi solet haberi ratio laborum & expensarum, quas mercatores communiter faciunt in mercibus adportandis & tractandis; necnon quo modo ematur aut vendatur, in magna quantitate, an minutatim. Subito quoque interdum mutatur commune pretium ex copia aut paucitate ementium, pecuniæ, aut mercium. Nam paucitas ementium & pecuniæ, ex pecuniæ, (ex peculiari causa emergens) &

mercium

tionis: difficile est enim finem facere pretio, nist libidini feceris. Cioeno in Verr. iv. 7.

Cap. 14. mercium abundantia pretium minuit. emturientium & pecuniæ copia, & mercium raritas, pretium intendit. Sic & ad minuendum pretium facit, si merx quærat emtorem. Contra intenditur pretium, ubi venditor ultro rogatur, alias non venditurus. illud folet attendi, paratam quis pecuniam offerat, an in diem folutionem differat; cum etiam dies sit pars pretii-7.

Expediendis negotiis necessarius est num-

VII. CÆTERUM postquam a primæva simplicitate mortales desciverunt, & varia quæstus genera introduxerunt; facile fuit deprehensum, solum illud vulgare pretium non sufficere expediendis hominum negotiis, & glifc. i. § 12. centibus commerciis. Nam tunc fola permutatione commercia constabant; & operæ aliorum locari aliter, quam mutua opera, aut re tradita non poterant. Atqui postquam tam varia desiderare ad commoditatem aut voluptatem coepimus, non fane in proclivi fuerat cuivis ejusmodi res possidere, quas alter suis mutare vellet, aut quæ alterius rebus æquivalerent. Et in civitatibus cultis, ubi cives variis statibus distinguuntur, complura hominum genera dari necessium est, quæ, si simplex illa rerum & operarum permutatio vigeat, vitam plane non tueri, aut ægre queant. Hinc plerisque gentibus, queis amplior vitæ cultus arridebat, visum fuit conventione quadam pretium eminens certæ rei imponere, ad quod

<sup>7</sup> Dies solutionis, sicuti summa, pars est stipulationis, Digeft. L. II. t. xiii.

cæterarum rerum pretia vulgaria exigerentur, Cap. 14. & in quo eadem virtualiter continerentur. Adeo ut interveniente illa re quamlibet rem venalem quis fibi comparare, & quævis commercia & contractus commode posset exercere.

VIII. Hunc ad finem plerisque gentibus Materia placuit adhibere metalla nobiliora, & non ad-illi idenea modum frequentia. Nam & illa substantiæ metalla. sunt valde compactæ, sic ut usu non facile de-c. i. § 13. teri queant, & divisionem in plurimas minutas particulas admittant. Nec minus custodiæ & tractationi eadem sunt habilia; & propter raritatem multis aliis rebus æquivalere possunt. Etsi quandoque ex necessitate, & apud quasdam gentes ex desectu metallorum, aliæ res in vicem nummorum sint adhibitæ .

IX. In civitatibus porro valorem nummi de-Nummi finire est penes summos imperantes 9; & inde valor a quo, & publica signa eidem solent imprimi. Est ta-qua caumen in eo desiniendo respicienda communis tela, degentium vicinarum, aut quibuscum nobis siniendus commercia exercentur, æstimatio. Alias enim, si nimis magnum nummis suis valorem posuerit civitas, aut si materiam eorum rite non temperaverit, commercia civium suorum cum extraneis, quæ quidem sola rerum permutatione absolvi non possunt, valde sussaninaminabit. Et ob eam ipsam causam non temere

But corium apud Lacedemonios, de quo vid. Se. nec. de Benef. v. 15.

<sup>9</sup> Hine nummi summorum Imperantium imagines præferre solent.

Cap. 14. in valore nummorum fieri debet mutatio, nisi fumma reip. necessitas id exigat. Etsi gliscente auri argentique copia paulatim nummorum valor in comparatione ad pretium fundorum, & quæ inde dependent, soleat velut ultro decrescere.

#### CAP. XV.

DE CONTRACTIBUS, QUI PRETIA RE-RUM PRASUPPONUNT, ET FLUENTI-BVS INDE OFFICIIS.

Contractus I. PACTUM in genere est consensus & conventio duorum pluriumve in idem minia & placitum. Sed quia frequenter simplicia pacta contractibus contractifinguuntur, id discrimen L.V. c. ii. in hoc potissimum videtur consistere, quod contractus vocentur pacta, quæ circa res & actiones in commercium venientes versantur, adeoque dominia & pretia rerum præsupponunt. Sed quæ circa alia ineuntur conventiones, communi pactorum vocabulo insigni-

\* Conf. Grot. L. II. c. xii.

untur



Alii alias differentias inter contractus & pacta constituunt. Hobbes. De Cive, c. ii. § 9. VITRIA-RII Institut. Jura. N. & G. L. II. c. xii. Qu. 2. Sed ex jure Romano videntur tantum in eo differre, ut pactum sit genus, contractus species, Illud enim desime re solent, duorum pluriumve in idem placitum consensus. Digest. L. II. tit. xiv. Sed conventiones, que pariunt actiones, in suo nomine non stant, sed transcunt in proprium nomen contractus, ut emptio, venditio, locatio, &c. Digest. ibid.

untur. Etsi ex hisce quibusdam promiscue Cap. 15. pactorum & contractuum nomen tribuatur.

II. Contractus dividi possunt in bene-Sunt duficos & onerosos. Illi alteri contrahentium plices, alis
parti gratis commodum aliquod afferunt; uti alii onermandatum, commodatum, depositum<sup>3</sup>. Hi os.
utramque partem ad æquale onus adstringunt; c. ii. § 8.
quippe in quibus eo sine præstatur aut datur
aliquid, ut tantundem recipiatur 4.

III. HABENT autem hoc omnes contractus In onerosis onerosi, ut in illis servari æqualitas debeat, contractifeu ut uterque contrahentium tantundem nan-wanda æciscatur: & ubi inæqualitas intervenerit, alteri, qualitas. qui minus accepit, nascatur jus ad postulan-c. iii. § 1. dum, ut suppleatur quod sibi deest, aut ad contractum plane abrumpendum. Id quod tamen in civitatibus potissimum obtinet, ubi usu fori, aut lege, pretia rerum definiuntur. Ad hanc autem æqualitatem inveniendam & determinandam requiritur, ut utrique contrahentium res ipsa, circa quam contrahitur, cum suis qualitatibus, quæ aliquod momentum heic habent, sit cognita. Unde &, qui per

<sup>3</sup> v. g. Si quis rem minoris vendat, animo beneficium dandi; cujus exemplum vid. apud Sueton. in Jul. Casl.

<sup>4</sup> Quorum à jurisconsultis quatuor enumerantur species. 1. Do ut des, ut pecuniam pro pecuniâ, vel rem pro pecuniâ, vel usum rei pro re aut pecuniâ aut usu rei. 2. Facio ut facias, cujus innumeræ sunt species pro sactorum varietate. 3. Do ut facias, ut pecuniam pro servitute. 4. Facio ut des, ut in conductionibus. Digest. L. XIX. tit. v. Cons. Grot. L. II. c. zii. § 3.

Cap. 15. contractum rem in alterum est franslaturus, indicare debet non solum qualitates rei æstimabiles, sed & earundem privationes, & vitia 5. Citra hoc enim justum pretium constitui nequit. Etsi illas circumstantias, que per se rem non contingunt, indicare non fit necessions Vitia autem utrinque jam nota non opus est indicari. Et qui sciens vitiosi quid comparate habet quod sibi imputet.

Erratum culpam, corrigendum.

IV. Eousque autem in hisce contractibus in ea; e- aequalitas est adhibenda, ut licet nihil dissimulatum sit, tamen si postez inæqualitas deprehendatur, etiam citra culpam contrahentium, puta quia vitium latebat, aut in pretio est erratum, éa corrigenda sit; & demendum ci, qui plus habet, addendumque minus habenti

6 Ut legato, qui omnia ad præscriptum agere te-

<sup>5</sup> Præceptum est in lege Mosaica. Quum rem venalem vendideris quisque proximo suo, aut emeris e mant proximi tui, ne fraudem facito alter alteri. Levitic. Huic affine est illud Ciceronis: Juris natura fons est neminem id agere, ut ex alterius prædetur inscientia. De Offic. III. xvii. Omnem abesse dissi. mulationem à contractibus præcipit jus Romanum. Dolum malum à se abesse præstare venditor debet, qui non tantum in eo est, qui fallendi causa obscure loquitur : sed etiam qui insidiose obscure dissimulat. Digest. L. XVIII. tit. i. Ac de jure prædiorum hoc sancitum esse testis est Cicero. Quicquid effet in prædio vitii, id statue. runt si venditor sciret, nisi nominatim dictum effet præstari oportere. De Offic. III. xvi.

<sup>7</sup> Præclare Cicero de hac re disseruit. " In priva-" tis rebus si qui rem mandatam non modo malitioside " gellisset

V. Contractus benefici funt præcipue tres: Manda-Mandatum, Commodatum, & Depositum. tum est contractus Mandatum est, quando quis gratis alterius beneficus, negotia ipso requirente & committente ex-& qualis? pedienda suscipit. Idque contingit duplici ratione, vel ut præscribatur ipsi modus rei expediendæ ; vel ut is ejusdem judicio ac dexteritati relinquatu. In hoc contractu uti summa cum side & industria versandum est; quippe cum nemo sere nisi amico, & de quo optime sentit, mandet ?; ita contra mandatarius indemnis præstari debet a sumtibus in

e gestisset sui quæstûs aut commodi causa, verum etiam negligentius; eum majores summum admissse dedees cus existimabant. Itaque mandati constitutum est " judicium, non minus turpe quam furti. Credo prop-" terea, quod quibus in rebus ipsi interesse non possues mus, in his operæ nostræ vicaria sides amicorum " supponitur: quam qui lædit, oppugnat omnium " commune præsidium ; & quantum in ipso est, disturet bat vitæ societatem. Non enim possumus omnia " per nos agere. Afius in alia est re magis utilis. " Idcirco amicitiæ comparantur, ut commune com-" modum mutuis officiis gubernetur. Quid recipis " mandatum, fi aut neglecturus, aut ad tuum commo-" dum conversurus es? Cur mihi te offers, ac meis' " commodis, officio simulato, officis & obstas? Recees de de medio: per alium transigam. Suscipis onus " officii, quod te putas sustinere posse: quod minime videtur grave iis, qui minime ipfi leves funt. Aa. Ergo Cap. 15 rem sibi commissam factis : nec non a dampis, in quæ ex causa mandati incidit, & quæ proprie ex ipsa re mandata profluxerunt?

Commedatum qualem gratuitum usum notet? c. iv. § 6.

VI. Commodatum est, quo rei nostræ usum alicui gratis concedimus. In quo observandum, ut quis eandem rem sollicite & summa cum diligentia servet, tractetque: neque ipsam ad alios usus adhibeat, aut ulterius, quam commodans concessit: ac illæsam & prout accepta suit restituat, nisi quantum per ordinarium usum eidem decessit. Quod si res ad certum tempus suerit concessa, & interea dominus eadem valde indigere incipiat, ex casu aliquo tempore commodationis sactæ non præviso; repetenti eadem citra tergiversationem erit restituenda. Quod si autem res commodata casu sortuito & improviso citra omnem commodatarii culpam perierit; ejus æstimatio

Sic si à laironibus spoliatus sit, wel naukragique secrit, mandans ad dammum relasciendum tenetur.

<sup>&</sup>quot;Ergo ideireo turpis hæc culpa est, quod duas res fanclissimas violat, amicitiam & sidam. Nam neque mandat quisquam fere, nis amico, neque cupit nise ei quene, adelem putat. Perditissimi est igitun hominis, "simul & amicitiam dissolvere, & sallege aum, qui basus non esset nis credidisset." Pro San. Rose. c. xxxviii, xxxix.

Pari solet, an negotio tibi dato & quid omnino faceres definito; contra quid facere deficas, si es fatto videri possit res eventura prosperias exque utilitate ejus, qui tibi id negotism mandavias. De que quastione vid. A. Gezl. M. M. L. I. c. xiii. Hanc si accurate dirimit poster. "Disinguendum est inter mandatum, " quod per simperium superioris, & quod ex contractum tu ultroneo suscipitur. In privatis negotiis sacile

non erit solvenda, ubi eadem apud dominum Cap. 15. quoque peritura suerat. Alias æquum videtur commodatarium æstimationem rei præstare, quippe quam dominus amissurus non suerat, ni adversus alterum benignus suisset 10. Vice versa, si quid utilium aut necessarium impensarum in rem commodatam sactum sit extra eas, quæ alias usum rei regulariter comitantur, id a domino resundendum erit.

VII. Depositum est, quo rem nostram, aut Depositi ad nos quocunque modo spectantem alterius natura, estidei committimus, ut eandem gratis custodiat. circa illud. In quo requiritur, ut res concredita diligenter c. iv. § 7. custodiatur, & quandocunque deponenti placuerie restitutatur; nisi ea restitutio domino aut aliis nozia sit situra, eoque intuitu disserenda sit. Neque licabit re deposita citra consensum domini uti, siquidem ea uso modo

pei

<sup>&</sup>quot; eff, ut modus expediendi negotium alteri præsumatur præseriptus duntaxat in vicem consilii, in que
immutando prudentiæ mandatarii socus est relictus.

At verto qui pro imperio aliquid afters mandat, non
censetur ipsi nist meram executionem injunxisse, ideque non licebit à modo præseripto discettere."
De Jure N. & G. L. V. c. iv. § 5.

davero tibi equum, quo utereris usque ad certum davero tibi equum, quo utereris usque ad certum se locum, si nullà culpà tuà interveniente in ipso itinere deterior equus sit, non teneris commodati: name ego in culpa ero, qui in tam longum iter commodati vi, qui eum laborem sustinere non potuit. Digest.

L. XIII. tit. vi. l. 23.

Tempora enim incidere possunt in quibus depositum reddere non debemus; ut si quis mente capsus A a 2 gladium

Cap. 15. per usum siat deterior, aut domini intersit ne ea conspiciatur. Ac si quis hoc ausus fuerit, quævis pericula, in quæ res ob usum incidit, præstabit. Sed nec licet rem depositam exuere illis vinculis aut receptaculis, quibus a deponente suit inclusa. Cum autem valde turpe sit & sædius surto, depositum abnegare; tum id multo est turpius, si quis inficiatus surit depositum miserabile, seu quod ob periculum incendii, ruinæ, tumultus depositur. Vicissim a deponente sumtus in rem depositam sacti funt refundendi.

Contractuum oneroforum primus, permutatio. C. V. § 1.

VIII. Inter contractus onerosos antiquissimus fere, & quo solo ante inventum nummum commercia expediebantur, est permutatio, qua utrinque res pro re æquivalente datur. Etsi & hodie post inventam pecuniam inter mercatores cum primis usitatum sit genus permutationis, quo non simpliciter res inter se comparantur, sed prius pecunia taxantur, & deinde loco pecuniæ invicem traduntur. Diversum tamen negotii genus a contractu permutationis est reciproca donatio; in qua ut æqualitas observetur necessum non est.

IX. Emtio venditio est, qua pro pecunia rei

venditio, eiqueadjici solita pac-

Emtio.

ali-

fa.
c. v. § 2. gladium requirat. Senec. De Benefic. IV. x. "De,
"positum reddere per se expetenda est; non tamen
se semper reddam, nec quolibet loco, nec quolibet
tempore. Aliquando nihil interest, utrum inficier,
an palam reddam. Intuebor utilitatem ejus çai
redditurus sum, & nociturum illi depositum aegabo."

alicujus dominium, aut eidem æquipollens jus Cap. 15. adquiritur. Ejus simplicissimum genus est, si ubi in pretium fuit consensum, emtor statim pretium, venditor mercem offerat, tradatque. Frequenter tamen ita convenitur, ut merx quidem statim tradatur, pretium autem post certum intervallum fit folvendum 12. Aliquando super pretio quidem convenitur, sed ut traditio rei seu mercis ad certum terminum debeat fieri. Ubi æquitati conveniens videtur, ut ante elapfum eum terminum res fit periculo venditoris: sed si post eum elapsum emtor in mora fuerit, quo minus eam fibi tradi curarit, emtori deinceps res peribit 13. Solent & emtionis venditionis contractui varia pacta adjici: uti est addictio in diem, qua res ita venditur, ut liceat venditori meliorem conditionem, ab altero intra certum tempus oblatam, - acceptare 14. Item lex commissoria, quando ita convenit, ut si ad certum diem pretium non folvatur, res sit inempta 15. Item retrastus, seu pactum de retrovendendo; quod vel ita concipitur, ut si pretium intra certum tempus aut quandocunque offeratur, emtor rem te-

Emtio & venditio contrahitur, fimul atque de pretio convenerit, quamvis nondum pretium numeratum fit, ac ne arrha quidem data fuerit. *Inftit*. L. III. tit. xxiv.

<sup>13</sup> Vel venditori, si ipse in morâ suerit. Tre-

<sup>4</sup> Digeft. L. XVIII. tit. ii.

<sup>15</sup> Ibid. tit. iii.

Cap. 15. neatur venditori restituere 16; vel ut si res of feratur, venditor pretium teneatur restituere"; vel ut si emtor ultro sit iterum venditurus, prior venditor ad emendum præ cæteris admittatur : quod etiam dicitur jus προτιμώσεως 18. Sic & frequens est, ut ex prædiis venditis aliquam fibi particulam, aut certum ejus usum recipiat venditor. Est quoque emtionis genus, quod vocant per aversionem, quando multæ res disparis pretii non sigillatim æstimatæ, sed conjunctim & velut confuse taxatæ emuntur. co modo venditionis, quæ vocatur auctio, res demum illi addicitur, qui ex pluribus licitantibus plurimum obtulerit. Est denique & genus emtionis, quo non certa res, sed probabilis tantum spes emitur; cui aleze quid est admixtum, fic ut neque emtor, fi spes fefellerit, neque venditor, si ea multum supra fuerit, queri debeat.

Lecatio en obserrianda ? c. vi.

X. Locatio conductio est, qua pro mercede conductio. alicui usus rei, aut opera addicitur 19. E quæ in licet regulariter in antecessium de mercede soleat conveniri: tamen si quis citra definitam prius mercedem alteri operam aut usum suse rei addixerit, censetur id expectare quantum

<sup>16</sup> Cod. L. IV. tit. liv.

<sup>17</sup> Ibid.

<sup>28</sup> Quod in lingua vernacula vocamus, The Refujal. Qui fundum vendidit, ut enm certa mercede conductum ipse habeat; vel a vendat, non alii sed sibi distrahat, vel simile aliquid paciscatur : ad complen. dum id quod pepigerunt ex vendito agere poterit! Digeft. L. XVIII, tit. i. l. 75.

communis usus aut conductoris æquitas tule-Cap. 15. rit . Circa hunc contractum observandum, si res locata plane perierit, ex eo tempore conductorem ad mercedem seu pensionem non amplius teneri. Quod si res locata certum ac definitum habeat usum; uti dominus eam præstare debet, quo ei usui sit idonea : ita si illa detrimenti quid ceperit, conductor de pensione detrahit, quantum usui rei decesserit. Sed si rei locatze proventus sit incertus, & aliquid aleæ contineat; uti exuberans proventus conductoris lucro, ita malignus ejuidem damno est; nec stricto jure de pensione ob sterilitatem quidquam detrahendum; præsertim cum unius anni Iterilitas alterius obertate soleat penfari. Nist casus, qui proventum interceperint, rariores fuerint, & de quorum alea in fe fuscipienda conductor non cogitalle præsu-Hos enim ad pensionem minuendam, aut remittendam valere utique æquum est. Cætetum uti qui rem allquam alteri locavit, præstare tenetur, ut ipsa usui sit habilis, impensasque neceffarias tolerare: ita conductor ad boni patrisfamilias modum eadem uti, & quæ ipsius culpa perdita suerunt, restituere debet. Et qui opus faciendum conduxit, quod lua

A & 4

<sup>19</sup> Locatio & conductio proxima est emtioni & venditioni ; illdemque juris regalis confiftit. Infit. L. III. tit. xxv.

<sup>28</sup> Conductio tacito confessiu fiers potest. Sie qui impleto tempore conductionis femantit in conductione, reconduxisse videbitur. Digeff. Is. XIX. tit. ii. culpa

Cap. 15 culpa corruptum est, itidem præstat. Qui momentaneam suam operam alicui locavit, ubi eam quocunque casu præstare impeditus suerit, mercedem petere non potest. Sed qui continuam alicujus operam conduxit, ubi is morbo aut alio casu per modicum tempus ad operam inutilis suerit sactus, inhumaniter ipfum vel plane sua functione dejicit, vel de pen-

Mutuum, tum gratuitum, tum etiam usura. C. Viii

fione quid eidem detrahit.

XI. In contractu mutui datur alicui res fungibilis ea lege, ut is post intervallum idem genus reddat in eadem quantitate & qualitate. Vocantur autem res, quæ mutuo solent dari, fungibiles, seu quæ functionem in suo genere recipiunt, ideo, quia quodlibet ex isto genere vicem alterius ita subire potest, ut qui ex eodem genere, eadem quantitate & qualitate receperit, idem quod dedit recepisse dicatur. Eædem quoque res pondere, numero, & mensura determinantur, & specificantur: quo respectu etiam quantitates solent adpellari, speciebus

videntur, apud Exod. xxii. 25. Levit. xxv. 36. Deuter. xxiii. 19. uti ostendit Buddeus. Theol. Mar. P. II. c. iii. S. v. § 28. Nam ob terræ canaaniticæ conditionem, aliassą; rationes Deo causæ justissimæ erant, cur Israelitis omnes cujuscunque generis usuras a fratribus accipere prohiberet. Sed generatim ad omnes homines hoc extendendum non esse patet ex Deuter. xxiii. 20. quod tamen non de præcepto, sed de permissione tantom est intelligendum; ab alienigenis scil: illis licitum esse usuras accipere. Usuræ vero intelliguntur, quæ charitati & æquitati naturali non repugnant: cum

ciebus contradiftinctæ. Cæterum datur aliquid Cap. 16, mutuo vel gratis, itaut non plus, quam datum fuit, recipiatur; vel cum aliquo emolumento, quod usuræ vocabulo infignitur. Quæ nihil habet naturali juri repugnans, siquidem suerit modica, & respondens lucro, quod alter ex pecunia, aut alia re credita facit; meoque damno, aut lucro cessanti, quod ex absentia rei meæ capio; & ubi non exigatur ab hominibus tenuibus, apud quos mutuum vicem eleemosynæ subit 21.

XII. In contractu societatis duo pluresve societatis, inter se pecuniam, res, aut operas conserunt ciustis eo sine, ut quod inde redit lucri inter singulos se sono pro rata dividatur; & si quid damni capiatur c. viii, id simili modo a singulis pro rata feratur. In qua societate, uti officii est sidem & industriam adhibere 22; ita ex illa intempestive & in fraudem socii discedi non debet. Cæterum societate soluta, quilibet post detractum lucrum aut damnum, quantum intulit, recipit.

cum nec peregrinum opprimere fas fit, iplos Ifraelita, hujus officii admonente Deo, Exid. xxiii. 9. Sunt qui generale Salvatoris nostri præceptum, [Γανείζετε μηθέν ἀπελπίζοντες. Luc. vi. 35.] quasvis usuras prohibere existimant. Sed manifestò constat hic non de mutuo officioso, sed de eleemosynis sermonem esse adeoque ad usuras compensatorias & negotiatorias hæc verba minimè trahenda esse.

<sup>22 &</sup>quot; În rebus minoribus socium faltere turpissimus, est est : neque injuriă, propterea quod auxilium sibi se putat adjunxisse, qui cum altero rem communicavie, recti este ad alienos possumus, intimi multa aper:

Cap. 15. Quod fi autem unus pecuniam aut rem, after operam conculerit, videndum elt, quo modo facta sit collatio. Quando enim alterius opera tantum versatur circa istius pecuniam aut rem tractandam aut distrahendam, partes lucri ita definiuntur, prout sese pecuniæ aut rei emolumentum ad pretium operæ habet, & forssalva est, ac perit ei qui contulit. Quando autem opera impenditur ad mellorandam rem ab altero collatam, iste pro ratione meliorarionis in ipsa quoque re partem habere intelligitur 4. Ast ubi omnium bonorum societas est inita; singuli socii, uti quæ lucrantur sideliter conferre debent; ita contra ex communi malla pro ratione conditionis fuze finguli fuftentail-Soluta autem focietate, divisio bonorum fir pro ratione corum, quæ fingull in focietatém initio intulerunt; non attendendo, per cujus

es tiora videant, necesse est ; socium vero cavere qui

dimus. Recte igitur majores eum, qui socium se.

fethilet, in virorum benorum numero non putarunt

<sup>\*</sup> haberi opertere." Pro. S. Rofcio, c. xl.

<sup>\*\*</sup> Conveniens est viri boni arbitrio, ut non utique ex asquis partibus focii fimus, veluti si alter plus operae, industriae, pecunize in societatem collaturus

fit." Digeft. L. XVII. tit ii. 1. 6.

<sup>\*\*</sup> Sic ex legibus quarundam civitatum omnis vis obligandi sponsionibus fortuitis detrahitur, uti inter mericatores Amsteledamenses (teste Ev. Ottonz in loc.) & in Anglia, asio de lucro, quod alea questum est, (tist exigurum se ) irrita est. Rome quidem & in aliis bene moratis civitatibus aleatores lucri saciendi causa sierito infamia notati sunt. Vid. Cic. Philipp. ii. 23.

cujus bona societati lucrum aut damnum pro-Cap. 15. venerit; nisi aliter sit conventum.

XIII. DANTUR quoque complures contrac-Sponfio, lutus qui aleam continent. Quos inter referre dus fortuipossis sponsiones, quando eventus alicujus, non-fortune, dum utrinque notorii, existentiam alter affir-assecuramat, alter negat, certo pretio utrinque depo-tio: sito, quod illi cedat, cujus assertioni eventus c. iz. congruere deprehensus fuerit. Huc pertinent omnia ludorum genera, in quibus aliquo pretio certatur. Inter quos tamen minus aleæ habent, qui certamen ingenii, dexteritatis, solertiæ aut roboris continent. In quibuídam ingenium & alea pari vigore sese efferit. In ahis denique alea prædominatur. Et rectosum civitacis sit despioere, quousqueex usu pubtico aut fingulorum fit, ejufanodi contractus tolerari 4. Huc spectat lotaria 4, quando plares de re, quam collatina pecunia emunt, post sorte decer-

ad Astic. i. 16. Diversæ de ludis, qui fortem supponunt, virorum doctorum sunt sententiæ. Sunt, qui cos omnes omnino damnant, inter quos censendos est cel. Buddeus. Theol. Moral. P. II. c. iii. S. v. § 26. Alii cos, qui recreationis saltem causa instituuntur, haud illicitos esse judicant, si modo abusus absint. In horum censum veniunt Placette des Jeux de hazard, & Barbeyrae in traitè du Jeu. Me quidem judice, sudis uti (in quibus certamen est ingensi, vel fortunæ) animi recreandi gratia sicet; sed (ut recte nos monet Cicero) "ficut somno & quietibus cæteris, tum cum gravibus serissque rebus satissecerimus. — Et luden. "di quidam est modus retinendus, ut ne nimis omnia "profundamus, elatique voluptate in aliquam turpi, "tudinem delabamur." De Offic. I. xxix.

<sup>35</sup> Genus ludi, quod nostrates vocant, Raffling.

Cap. 15. decemunt, cui soli ea tota debeat cedere. Item olla fortuna 4, quando dejecto in umam cetto tefferarum seu schedularum numero inscriptatum & inanium, pretio redimitur facultas eafdem extrahendi, ita ut extrahens id accipiata quod illarum inscriptio præ se fert. Hisce contractibus affinis est affecuratio, seu contractus periculi avertendi & præstandi, quo quis certa pecunia accepta in se suscipit & præstar pericula, quæ subituræ sunt merces in alia soer transportandæ; ita ut si has interire contigerit, affecurator earundem pretium domino restituere teneatur.

Fideija fio

€. x.

XIV. An majorem firmitatem & fecuritaeontracini tem contractibus frequenter solent adjici fidei-adjessai n jussiones & pignora. In sideijussione alius ho-securita-tem. mo, qui creditori idoneus judicatur, principalis debitoris obligationem velut in subsidium in se suscipit, its ut nisi iste solvat, hic ipsius vices subeat: ut tamen quod erogavit, a principali debitori ipfi refundi debeat 27. Etfi autem ad majorem summam fidejussor, quam debitor

16 Lingua vernacula, Lottery.

<sup>27 &</sup>quot; Solent autem alii pro aliis sese obligare triplicie' bus potissimum in negotiis. 1. In abligationibus "circa præstandas res & actiones pretio æstimabiles, maxime inter privatos. 2. In criminibus, quod re-" us sententiam in se latam sit subiturus; qui propsio vocabulo vocantur wades. 3. In obligationibus " publicis, quibus cavetur per sponsores & obsides," Pur. De Jure N. & G. L. V. c. x. § 9.

<sup>48</sup> Sic statuunt jurisconsulti: " Fidejustores ita obligari non postunt, ut plus debeant, quam debet is, pro

debitor principalis teneri non possit; non ta-Cap. 15, men repugnat istum, quam hunc arctius teneri; quippe cum huic plus quam illi, sidei suerit habitum ... Naturaliter tamen principalis debitor prius, quam sidejussor est appellandus, nisi hic istius obligationem plane in se receperit 29; qui expromissor vocari solet. Quod si plures pro uno sidejusserint, pro rata duntaxat erunt singuli conveniendi; nisi sorte quis eorum solvendo non sit, aut ejusdem conveniendi non detur facultas. Tunc enim reliqui hujus portione onerabuntur.

XV. Sæpe quoque solet creditori in secu-ltemque ritatem crediti tradi aut assignari a debitore pignus decerta quæpiam res Pignoris aut Hypothecæ tum, so nomine, quousque istud suerit exsolutum, Cu-hypotheca, jus sinis est non solum, ut debitor ad solven-c. x. § 9, dum urgeatur desiderio rei suæ recuperandæ: segs sed & ut in promtu sit, unde sibi solvatur: Inde regulariter & pignora tanti aut majoris esse solent, quam ipsum debitum. Cæterum res, quæ pignori opponuntur, sunt vel fructuo-

29 Sed ex jure Romano potestas est creditori, relisso, rea, eligendi sidejussores; nisi inter contrahentes aliud placitum

Cap. 15. sa, vel steriles. Circa priores sæpe adrici folet pactum erreppieses 10, fen ut creditor loco usurz tructus istius pignoris percipiat. Circa posteriores autem lex commissionia, ut nempe pignus cedat creditori, ubi intra certum tempus folutio non sit facta ". Id quod naturaliter iniquum non est, ubi pignus pluris non > est, quam debitum, & usura intermedii tomporis; aut si quod excedit, domino restituatur. Uti autem creditor pignus folutione facta. debet restimere: ita interea non minorem. quam propriis rebus illi custodiam debet : &c ube pachum antichreticum: non accesserit, sitque talis res, quæ usu atteratur, aut si debitoria ullo modo interfit, invito hoc eadem uti. son poseft. Differt hypothecas piguore, quod. hec constituatur rei traditione; hæc autem, re non tradita, conftat nuda assignatione neiimprimis immobilis, ex qua, folutione non facta, creditor suo credito potiri queat 32.

Contraben- XVI. CETERUM quænam contrahentium.

tium offifunt officia, ex fine & natura horum concia.

tractuum liquido adparet.

placitum doceatur. Cod. L. VIII. tit. xli; Conf. Pur. De Jure N. & G. L. V. c. x.

30 'Arrixamere est mutuus pignoris ufus pro esedito.

Digeft. L. XX. tit. i.

34 Hanc lingua vernacula dicimus, a Mortgage; illed

vero, a Pawn.

CAP.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Cujus hanc rationem reddunt jurisconsulti quod in hoc casu quodammodo conditionalis set venditios. Digest. ubi supra, l. 16. § 9.

### C A P. XVI.

Quieus modis solvantur Obliga-

I. TNTER modes folvendi obligationes Obligation ex pactis oriundas, quibusque adeò offi- ar patte cia inde promanantia plane exspirant, maxi-solvitus me naturalis est expletio aut selutio ejus, de expletione. quo fuit conventum'. Ubi licet regulariter is. qui debet, solvere teneatur: tamen si presstatio fiat ab alio, nomine ejus, qui obligationem contraxit, hæc dissolvitur: siquidem alias nihil intersit, abs quo expletio fiat . Ita tamen uz qui pro altero animo non donandi folvit, ab hoc quod erogavit repetere queat. Solvendum præterea ei cui debetur, aut quem hic delegavit, ut ipsius nomine debitum recipiat. Et denique illud ipsum præstandum, aut solvendum, de quo conventum fuit; non aliud ejus

<sup>\*</sup> Tollitur omnis chligatio folutione ejus qued debetus. Inftit. L. III. tit. xxx.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quis solvere debet, ant posest, & cui aut quid solvendum est, ompino ex natura conventionis judicandum est. "Si navem à se sabricandam quis promise-"rit, vel insulam ædiscandam, sossamve saciendam, '& hoc specialiter actum est, ut suis operis id perse ciat: sidejussor ipse ædiscans vel sossam sodiens, non consentiense stipulatore, non liberabit reum." Digest. L.XLVI. tit. iii. 1, 31. Ratjo ibidem allata est, propterez.

duntaxat, non divisum, loro itidem & tempore convento. Etsi sæpe humanitas creditoris aut impotentia debitoris subigat terminum solutionis prorogare, aut diffindere, vel etiam aliud pro alio accipere.

IL TOLLUNTUR quoque obligationes comgensatione, pensatione, quæ est crediti & debiti inter se contributio, seu quando debitor ideo liberaearla: 🍕 🕏 tur, quia eidem ipse creditor rem ejusdem generis, & quæ tantidem est, vicissim liquido debet 3. Cum enim imprimis in rebus fungibilibus tantundem sit idem; & vero ubi mutuum est debitum, mihi statim tantundem esser reddendum, atque ipse accepi : igitur declinandis inutilibus folutionibus commodifirmum est utrumque summendo solutione defun-Patet autem compensari proprie posse res gi. fungibiles ejusdem generis, quarum solvendarum tempus præsens est, aut præteriit; non alias res aut præstationes diversæ naturæ 4:

Propteren quod inter artifices longa differentia est & in-

<sup>3&</sup>quot; Justitia expletrix, quoties ad idem non potest for pertingere, fertur ad tantundem, quod est morali attimatione idem." GROT. Pr. Jure B. & P. Libi. II. c. vin § 2.

<sup>4</sup> Non tantum ejusdem generis, sed æque bonæ reddidebent. Sie jubet jus Romanum: Non litet debitori deteriorem rem, quæ ex eodem genere sit, reddere i veluti vinum novum pro vetere. Digest. L, XII. tit. i.

Acceptilatio est imaginaria solutio. Quod enime ex verborum obligatione Titio debetur, si id velic Titius remittere, poterit sic sieri, ut patiatur debi-

nisi forte illæ utrinque in sui æstimationem, Cap. 16.

III. Tollitur quoque obligatio condona- Aut condetione seu remissione ejus, cui quid debebatur, natione,
& cujus interest obligationem suisse expletam. Seu expresEa solet sieri vel expresse per adhibita signa tita:

consensum testantia, puta, data acceptilatione, redditis aut abolitis chirographis; vel tacite, si quis ipse impediat, aut in causa sit,
quo minus, quod sibi debetus, possit prastari.

IV. SOLENT quoque solvi obligationes, quae Aut, et utriusque partis præstatione constant, re ad-adbue inhuc integra, Mutao dissensu; nissi leges positi-tegra, mu-tuo dissensu; uto dissensu væ id prohibuerint? Ubi autem ab alterasu. parte jam quid sit præstitum, accedat oportet ves hujus condosiacio, vel ut alia ratione id sarciatur.

V. PRÆTEREA non tam folvitur, quam Abrumpiabrumpitur obligatio, alterius partis perfidia, tur obligas Quando tio alterius perfidia. c. xi. § 9.

G. L. V. c. xi. § 7.

7 Ut in contractibus matrimonialibus, si modo non detus consummatio.

Ex obligationes, quæ contrahuntur consensu, contraria voluntate dissolvuntur. Nam a Titius & Seius

B b inter

<sup>&</sup>quot;torem hæc verbædicere Quod ego tibi promife ba"besne acceptum? Et Titius respondeat, Habeo,"
"Exempli causa: "Si cum aliquo sta mihi convenetit, quod ipsum sim admoniturus, ubi opera erit
"obeunda, admonitione à me omissa istem censebor
"remissse. Ubi etiam quando alium ejusdem vices
"obiturum substituero." Pufend. De Jure N. Es

Cap. 16. Quando enim unus non præstat, de quo est conventum, neque alter tenetur præstare, quod intuitu istius præstationis recipit 9. Nam capita præstandorum in pactis priora posterioribus insunt per modum conditionis, quasi ita dictum foret; Præstabo, si tu præstiteris prius,

VI. EXSPIRANT quoque obligationes, quan-Exspirat, mutato fla- do flatum, in quo ex tum unice fundabantur, fundatur; mutaverit vel ille, qui præstare, vel is, cui tu in que

c.xi. § 10. præstari debebat 10.

VII. IPSO tempore exspirant obligationes. tempore, à quarum duratio a puncto aliquo temporis sufque fuspeu pensa fuit; nisi expressa aut tacita partium se xi. §11. conventione illa prorogata suerit. Necessum

est tamen, ut intra illud tempus facultas exi-

gendi obligationem exstiterit 1/4.

VIII. Morte denique solvuntur obligationes que, nisi in persona alicujus radicatæ. Subjecto quippe Baris ratio.

c. xi. \$11.

inter se consenserint, ut fundum Tusculanum emptum Seius haberet centum aureis; deinde re nondum secuta, id eft, neque pretio foluto neque fundo tradito, placuerit inter cos, ut discederetur ab ea emptione & venditione, invicem liberantur. Infit. L. III. tit. xxx. Sed non poterimus eadem ratione uti post pre. tium solutum emptione repetita, cum post pretium so. lutum infectam emptionem facere non possumus. Digest. Lib. XVIII. tit. 5.

9 Frustra sibi sidem quis postulat ab eo servari, cui Edem à se præstitam servare recusat. Decret. L. VI. tit.

10 Exempla funt in manumissis, emancipatis, tutoribus, &c. qui deposita conditione, vel munere pristino. ad specialia non amphils obligantur, Conf. Digeft. L. XLVI. tit. iii,

fublato.

sublato, accidentia quoque extingui necessium Cap. 16. est. Sæpe tamen in superstitibus defunctorum obligatio continuatur. Idque vel quia superstes ex officio pietatis, aut alias ob rationes defuncti obligationes explendas in se suscepit; vel quia ex defuncti bonis obligationi erat satisfaciendum, quæ cum isto onere in hæredem transierunt.

IX. PER delegationem substituit quis credi- Delegatio gori suo consentienti debitorem suum, ut hic per substiloco ipsius debitum suum exsolvat 12. Ubi cre-tutum deditoris quidem consensus requiritur, non au-qua? tem tertii istius debitoris, quem etiam igna-c. xi. 4 134 rum & invitum alteri volenti delegare poffum 13. Nam nihil interest, utri quis solvat : multum aûtem, a quo quis debitum exigat 4.

CAP.

is Hoc autem non fit naturaliter, sed ex jure civili. Tempus nihil agit, nifi in ipsa conventione expresse ftipulatur : ut si hæc expressa sit conditio : nift intra srienniam repetes, debitam non folvam. Sic moris eft, ut fidejussor ad certum duntaxat tempus sese obliget; eo nimirum fine, ut mature, quamdiu adhuc folvendo eft, debitorem creditor urgeret; ne in infinitum ifte obstrictus hæreat.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Delegare est vice suâ alium reum dare creditori, vel cui jufferit. Digeft. L. XLVI. tit. ii. 1. ii.

Delegatio debiti, nisi consentiente & stipulante promittente debitore, jure perfici non potest. Cod. L. VIII. tit. xlii.

<sup>- 14</sup> Hisce modis obligationes solvendi duos alios addidit jus Romanum, Confusionem sc. & Novationem. Additio hæreditatis nonnunquam jure confundit obligationem; veluti si creditor debitoris vel contra debitor creditoris adierit hæreditatem. Digeft. L. XLVI.

### CAP. XVII.

### DE INTERPRETATION E.

T A quidem est, ut neque in illis, quæ imperio injunguntur, quis ulterius obwit rella verberum ligetur, quam hic voluit; neque ad quæ quis ultro sese adstringit, ulterius teneatur, quam L.v.c. 12. ipse voluit. Quia tamen de voluntate hominis alter homo judicare non potest, nisi ex actibus & signis in sensus incurrentibus; inde demum in id quilibet obligari in foro bumano cen-Setur, quod recta signorum interpretatio suggeret . Unde tam ad leges quam ad pacta rin intelligenda, & exinde officio explendo plurimum prodest regulas bonæ interpretationis circa verba potissimum, tanquam communissimum fignum, constitui .

II. DE verbis popularibus hæc est regula : Verba popularia ac- Verba regulariter intelligenda funt in proprie cipienda fuo & famoso significatu, quem ipsis imposuit populari non tam proprietas aut analogia grammatica uſu.

c. xii. § 3.

tit.iii.l.95. 2. Novatie est prioris debiti in aliam abligationem, vel civilem vel naturalem, transfusio atque translatio: hoc est cum ex præcedenti causa ita nova constituitur, at prior perimatur. Novatio enim à novo nomen accepit, & à nova obligatione. Digest, L. XLVI. tit. iì.

aut derivationis conformitas, quam popularis Cap. 17. usus;

Quem penes arbitrium est, & jus & norma loquendi.

III. Vocabula artium explicanda funt fecun-Vocabula dum definitiones prudentum cujusque artis. artium Quod si vocabula artium a diversis diversimode finitiones. definiantur, ad lites præscindendas facit, po-c. xii. § 4. pularibus verbis exprimere, quid per eas voces intelligamus.

IV. Conjecturis autem ad eruendum genui-Conjectura num sensum opus est, si vel verba simplicia, locus in aut verborum complexio sint ambigua; aut si aut pugpartes quædam orationis sibi invicem videan-nantibus. tur repugnare, ut tamen dextra explicatione c. xii. § 6. adhibita conciliari invicem possint. Nam ubi certa & manifesta est repugnantia, posterius derogabit prioribus 4.

V. Conjectur & voluntatis, rectique sen Conjectura sus in sermone ambiguo aut intricato petuntur sormanda potissimum ex substrata materia, ex essettu, ex subjecta & conjuntis. Circa materiam hæc est regula; c. xii § 7. verba regulariter sunt intelligenda secundum substratam materiam. Nam semper illi, qui locutus est, materia, de qua sermo institutus

Bb 3 cft,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Valere etiam hanc regulam coram tribunali divino decernit BARBEYRAC.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Conf. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. xvi.

<sup>3</sup> HORAT. Ars Post. v. 73. De regulis interpretandi vid. CLERICI Art. Critic. P. II.

<sup>4</sup> Ubi dua contraria leges sunt, semper antiqua abrogat nova- Liv. ix. 34.

Cap. 17. est, ob oculos versari præsumitur; ideoque semper ad eandem sententia verborum adtern-

peranda 5.

Aut ex efVI. De effectu & consequentibus hæc est
fectus regula: Ubi verba crude & simpliciter accepta vel nullum, vel absurdum aliquem effectum
c. xii. § 8. post se effent tractura, a receptiori sensu paulisper destectendum, quatenus nullitatis aut
absurditatis vitandæ necessitas requirit.

VII. Ex conjunctis validiffimæ fumuntur con-Autex conjunctis, vel jecturæ; quia regulariter quilibet sibi constare loco, vel præsumitur. Conjuncta sunt vel loco, vel tanorigine. c. xii. \$9. tum origine. De prioribus hæc est regula: Si sensus in ejusdem sermonis loco aliquo plane & perspicue sit expressus, obscuriores locutiones ex illis planis funt interpretandæ. est altera: In omni sermone interpretando accurate ad antecedentia & consequentia est attendendum, quibus interjecta attemperari & respondere præsumuntur. De posterioribus autem ista habetur regula: Unius & ejustdem hominis obscurum dictum interpretandum est ex iplius

Sic Bononiæ lege fancitum est, ne quis alteri fanguinem in platea effundat: iniquum tamen esset tonsorem, qui venam in platea secuit, criminis reum postulare. Barbeyrac.

7 In ambigua voce legis ea potius accipienda est significatio, quæ vitio caret; præsertim cum etiam vomantas legis ex hoc colligi possit. Digest. L. I. tit. iii. Cujus

<sup>5 &</sup>quot;Sic vox diei, si triginta dierum packæ sint in"duciæ, non debet de diebus naturalibus, sed civilis' bus intelligi: id enim materiæ congruit." Grov
TIUS, ubi supra. § 5.

ipsius dictis clarioribus, licet alio tempore & Cap. 17. loco prolatis; nisi maniseste adpareat, ipsium fententiam mutasse .

VIII. PLURIMUM quoque prodest ad ve- Senfuslegis rum sensum investigandum, in legibus cum pri-ratione mis, inspicere rationem legis, seu causam & legis. respectum illum, qui ad legem ferendam lato-c. xii \$10. rem moverit; imprimis ubi constat, unicam eam legis rationem fuisse. De qua hæc regula est: Illa interpretatio legis est sequenda, quæ rationi legis congruit; & contra rejicienda, quæ ab eadem discrepat . Item, cessante ratione legis unica & adæquata, cessat ipsa lex-Verum ubi plures ejusdem legis suerint rationes, non statim una cessante tota lex cessat: cum reliquæ rationes ad ejus vim sustinendam sufficere possint. Sæpe quoque sola voluntas legislatoris sufficit, utut ratio legis subjectos lateat.

IX. OBSERVANDUM præterea est, multa Favorabivocabula habere plures una significationes, al-lia latius, odiosa teram strictius

interpretanda.

Cujus hanc rationem attulit CICERO: Nullam esse le. C. xii. §12. gem, quæ aliquam rem inutilem aut iniquam seri velit. De Invent. II. § 138. Et ibid. I. § 68. Omnes leges ad commodum reip. referre oportet, & eas ex utilitate communi, non ex scriptione, quæ in literis est, interpretari.

<sup>8</sup> Optimam interpretandi regulam nobis præbuit CICERO: Quâ in sententia scriptor suerit, ex cæteris ejus scriptis, sactis, dictis, animo atque vita ejus sumi oportebit. De Inv. II. § 117.

<sup>9</sup> Exemplo fit illud, quod profert auctor ad Herenn.

I. §19. "Sit lex quæ jubeat eos, qui propter tempesta
B b 4 "tem

Cap. 17. teram laxiorem, alteram strissiorem. Sed & aliam materiam esse favorabilem, aliam odiosam, aliam mixtam. Favorabile est, quod utriusque partis æqualem facit conditionem, quod communem utilitatem spectat, quod actus quoslibet conservat, quod pacem promovet, &c.
Odiosum est, quod unam duntaxat partem, aut unam magis quam alteram gravat, quod poenam in se continet, quod actum reddit irritum, aut priora immutat, quod bellum promovet.

Mixtum est, v. g. si quod priora quidem immutet, sed pacis ramen causa. De istis hæc est regula: Favorabilia latims, odiosa strictius interpretanda:

Interpre- X. DANTUR quoque conjecturæ aliunde tatio quan-quam ex verbis ortæ, quæ efficiunt, ut interdoque extendenda
venit; coartianda. Ethi facilius dentur rationes, quæ
c. xii. § 17. suadent interpretationem coartian, quam ex-

<sup>&</sup>quot; tem navim reliquerint, omnia perdere, eorum navim " cæteraque esse, si navis conservata sit, qui remanse-

<sup>&</sup>quot; rint in navi. Magnitudine tempestatis omnes perterriti navim reliquerunt, scapham conscenderunt,

<sup>\*</sup> præter unum ægrotum ; is propter morbum exire &

<sup>&</sup>quot; fugere non potuit. Casu & fortuito navis in portum

<sup>&</sup>quot; incolumis delata est, illam ægrotus possidet ; navim

To Hanc distinctionem à Grotio transsulit noster; cum autem non adeo certe definiri potest, quænam sunt favorabilia, quænam ediosa; hanc regulam parum utilem esse, nec satie certo sundamento niti, restè nos monent Titius ad los. & Barreyracc. ad Grot. De Jure. B. & P. L. II. c. xvi. § 10.

tendi. Potest igitur lex ad casum, qui in Cap. 17. lege non exprimitur, extendi, si constet, rationem, quæ in illum casum quadrat, unicam suisse, quæ legislatorem moverit, eamque ab ipso consideratam suisse in sua generalitate, & ut æquipollentes quoque casus complecterestur. Sed & extendi lex debet ad illos casus, qui in fraudem legis ab hominibus prave solertibus inveniuntur. Sapere-

XI. UT autem verba generaliter posita re-stringenda stringantur, contingit aut ex desestu volunta, ario desestis originario, aut ex casus emergentis cum vo-tu voluntuluntate repugnantia. Quod aliquis ab initio tatis; quid noluisse præsumitur, intelligitur, I. Ex absurdo, quod alias inde sequeretur; id quod nemo sanus voluisse judicatur. Inde verba generalia sunt restringenda, in quantum alias absurditas inde erat emersura. II. Ex defestu rationis, quæ unice ipsius voluntatem movit

rium promiserat ei, qui veritatem ipsi dicturus sie. Cui sophista dicebat; tu promissum denarium mibi non dabis. Dubitatur, quid Aristide saciendum. Si dat dedit ei, qui veritatem non dixit; si non dat, verita-

<sup>21</sup> Cujus rationem sic exposuit Quintilianus; se Nulla tenta providentia potuit esse corum, qui leges componebant, ut omnes species criminum complectivement. Nam & semper caventes nequitia vicisset; & jus ita multiplex atque dissusum esset, ut pro incerto haberetur ignotum. Fecerunt ergo ut rerum genera complecterentur. Et spectarent ipsam æquitatem. Muita ergo inveniuntur frequenter, quæ legum verbis non teneantur, sed ipsa vi & potestate teneantur." Declam. 331.

Cap. 17. movit. Inde sub generali locutione non comprehenduntur casus, in quos ratio legis unica & adæquata non quadrat 13. III. Ex defectu materiæ, de qua semper is, qui loquitur, cogitaffe cenfetur. Inde & ad eandem verba generalia semper sunt adtemperanda 14.

Aut ix ca-Su emergente, adwet so wo-Inntati.

XII. Quop autem casus, qui postea emergit, cum voluntate ejus, qui aliquid constituit, pugnet; id deprehenditur vel ex naturali ratione, vel en aliquo signo voluntatis. Prius 6. xii. \$22. contingit, si ab æquitate foret discedendum, nist certi casus ab generali lege eximerentur. Est quippe aquitas correctio ejus, in quo lex deficit ob univerfalitatem. Quia enim non omnes casus prævideri, nec ob infinitam varietatem exprimi possunt; ideo quando generalia verba ad speciales casus sunt adplicanda, exintendi funt illi cafus, quos exemturus fuefat ipse legislator, si super tali casu consultus

fuiffet

tem ifte dixit, & Arifides promissum non servat. Pur. De Jure N. & G. L. V. c. xii. 4 16.

<sup>. . 3</sup> Sie jure Romane flatutum eft, patronum non posse adigere jurejurando libertum, ne uxorem ducat aut liberos tollat : adjicitur vero ; quamois nulla persona loge excipiatur, tamen intelligendum oft de bis legom sentire. qui liberos tollere possunt. Itaque si castratum libertum jurejurande quis adegerit; dicendum est non puniri patronum bac lege. Digeft. L. XXXV. tit. xiv.

<sup>14</sup> v. g. Si feudum concessim fit alicui pro se & descendentibus masculis, non intelliguntur nepotes ex filia; quia natura ejusmodi feudi repugnat, quæ sæmimas & descendentes ex illis plane excludit. Pur. De Jure, &c. ibid.

fuisset. Ad isthanc tamen æquitatem decur-Cap. 17. rere non licet, nisi sufficientia indicia subigant. Inter quæ certissimum est, si adpareat, violatum iri legem naturalem, ubi presse quis literam legis humanæ sequi velit i. Proximum ad hoc, si non quidem illicitum sit verba legis sequi; sed tamen rem humaniter æstimanti id nimis videatur grave, & intolerabile, sive in universum omnibus hominibus, sive certis personis: aut si sinis tanti non videatur, qui tam care sit redimendus.

XIII. Denique & ab univerfali locutione Que len facienda est exceptio, si verba alio loco posita si utrique cum præsenti lege aut pacto non quidem sissieri, directe pugnant; sed propter certam tempo-præserentis circumstantiam heic & nunc simul obserda existe vari nequeunt. Heic igitur certæ sunt observandæ regulæ, ut intelligi possit, quænam lex in eo casu, ubi utrique simul satissieri nequit,

Fic notavit TITIUS auctorem, dum nimis secure GROTIUM sequitur, in modo docendi varie impingere. I. Facit duas adhibendæ restrictionis causas, cum saltem unica sit. 2. Tria adducit interpretandi sundamenta cum tamen plura dentur. 3. Eandem rem sub novis saltem, iisque ambiguis repetit. 4. Æquitatem cum interpretatione restrictiva vel consundit, vel illam huic soli adjungit. Porro idem existimat totam rem sic breviter & perspicue proponi posse. Restrictione opus est, quoties descit voluntas; desectum autem illum ex consuetis interpretandi sundamentis (inter que tria hæc utique occurrunt) colligimus.

<sup>16</sup> Vid. quæ supra notavimus de æquitate ad cap. ii.

Cap. 17. praferri debede 7. I. Id quod permittitur tanrum, cedit ei, quod juberur . II. Quod faciendum est certo tempore, præfertur ei, quod quovis tempore fieri potest ». firmativum præceptum cedit negativo; quando praccepto affirmativo fatisfieri necruit, nisi violato precepto negativo, istius impletio erit in priesens omittenda ... conventiones, legesque cretera aquales, peculiaris præferrur generali ... V. Inter quas præstationes, certo temporis articulo invicem collifas; quarum una caulas magis honestas aut utiles, quam altera habet, hanc isti cedere par fuerit . 'VI. Injuratum pactum cedit

, so Deinde utra lex jubeat, utra votet. Nam sape ea. qua vetat, quasi exceptione quadam corrigere videtur illam

que jubet. Ibid. .

<sup>17</sup> Has regulas transtulit auctor ex GROTIO de Aqui-

<sup>18</sup> Plus valet santio permissione. Auch ad Herenn. L. II. c. x. Cujus hanc rationem attulit Cicero. Id quod imperatur necessarium est; illud, quod permittitur, voluntarium est. De Invent. II. § 145.

<sup>19</sup> Deinde extlege utrum statim sieri necesse sit: utrum babeat aliquam moram & sustentationem; nam quodstatim successiones, persici prius oportet. Ibid.

M Deinde utra lex de genere omni, utra de parte quadam; utra communiter in plures, utra in aliquam certam rem feripta videatur. Nam que in partem aliquam, & que in certam quandam rem scripta est, promptius ad causam accedere videtur & ad judicium magis pertinere. Ibid.

<sup>22</sup> Leges oportet contendere considerando, utra lex ad majores, boc est, ad utiliores, ad bonestiores ac magis necossarias res pertineat. Ex quo consicitur, ut si leges dua

vill. Lex beneficentiæ, cæteris paribus, cedit legi gratitudinis 13.

aut si plures, aut quotquet erunt, conservari non possint, quia discrepant inter se ; ea maxime conservanda putetur, qua ad maximas res pertinere videatur. Ibid.

23 De har re legas omnino cl. Budde exercitationem juris naturalis de comparatione obligationum, que ex diversis hominum statibus oriuntur, in Selest. Jure N. & G. p. 617.

0 - 0



SAM

# SAM. PUFENDOR FIL

DE.

# OFFICIO HOMINIS & CIVIS.

# LIBER SECUNDUS. DE OFFICIO CIVIS.

### CAPUT L

De Statu Hominum Naturali.

de illis officiis quæ homini obeunda incumbunt ex diverso statu, in quo in incumbunt ex diverso statu, in quo in mus autem statum in genere illam conditionem, in qua homines constituti intelliguntur ad certum genus actionum obeundum. Quem etiam peculiaria fere jura comitantur.

II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hoc caput est quasi avantoalosis eorum, quæ supra dicta sunt in Lib. I. c. iii. ad c. vii. inclusive.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quâ ratione officia triplici modo dividuntur fecundum objecta. 1. Officia erga Deum. 2. Erga nosme-

ventitius. Naturalis triplici modo considerari, sol ad-Cap. 1, ventitius. Naturalis triplici modo considerari, solo prælucente rationis lumine, potest; vel status nazin ordine ad Deum creatorem, vel in ordine plex consistentis singulorum bominum ad seipsos, vel in ordine deratio; ad alios bomines.

HI. Priori modo consideratus naturalis status yelin era hominis est illa conditio, in qua a creatore est dina de constitutus, dum eximium præ cæteris animal Deven eundem esse voluit. Ex quo statu stuit, quod homo debeat autorem sui agnoscere, colere, & ipsius opera admirari; ac diversa plane ratione a brutis vitam suam exigere. Inde & ei statui opponitur vita & conditio brutorum<sup>3</sup>,

IV. Altero modo statum hominis naturalem Pelinerdi, considerare possumus, si animo singamus, qua-no singulis ejustem conditio sutura esset, si quilibet sorum ad sibi soli relictus soret sine ullo adminiculo ab aliis hominibus accedente; & quidem posita illa naturæ humanæ conditione, qualis jam deprehenditur. Quæ sane miserior quam cujustis belluæ videnur sutura suisse, si expendatur, quanta cum debilitate in hunc mundum jam egrediatur homo, periturus statim sine alionum auxilio: & quam rudem sit vitam idem exacturus, si nihil aliud cuique adesset, quam quod propriis viribus ingenioque debeat. Quin potius quod ex tanta imbecillitate adolescere potumus, quod infinitis jam commoditatibus

nosmetipsos. 3. Erga alios homines. De guibus supra differitur. L. I. c. iv. y. yi,

<sup>3</sup> Conf. L. In c. iv,

Cap. 1. fruimur, quod animum corpusque in nostrum

& aliorum usum excolimus; id omne ab auxilio aliorum hominum provenit. Et indoc
sensu status naturalis opponiturzvitæ per industriam bominum excultæ.

Vel deniq; in ordine ad alies bomines.

V. Tertio modo statum hominis naturalem consideramus, prout intelliguntur homines sese invicem habere ex nuda illa & communi cognatione, quæ ex similitudine naturæ resultat, ante pactum aliquod aut factum humanum, quo peculiariter unus alteri redditus suit obstrictus. Quo sensu in statu naturali invicem vivere dicuntur, qui neque communem habent dominum, & quorum unus alteri non est subjectus, quique inter se neque beneficio neque injuria sunt cogniti. Quo sensu status naturalis opponitur statui civili.

Hic spectar ri potest wel sicius wel werus.

VI. Hujus porro naturalis status indoles considerari potest vel prout per sistionem repræsentatur, vel prout revera existit. Prius sit, si vel concipiamus ab initio aliquam multitudinem hominum simul extitisse sine ulla unius ab altero dependentia; uti de Cadmæis fratribus in fabulis est: vel si singamus totum

genus

<sup>4</sup> Conf. L. I. c. iii:

Quo statu omnesatuntur, nisi consensu suo expresso vel tacito pactum cum aliis inierunt, & communione societatis cum hominibus conjunguntur. Hunc locum contra adversarios suos desendit noster in Eride Scandica. p. 185.

<sup>6</sup> Recte hunc statum vocat statium, quem tames realem esse existimabant veteres philosophi; necnon & è recentioribus Hobbestus. (De Cive, c. viii.)
Vid.

L. II.

genus humanum jam ita dissolutum esse, ut Cap. 1. quilibet feinsum seorsum gubernaret, & nemo ull alio esset vinculo conjunctus, quam similitudine natura. Sed status naturalis, qui revera existit, id habet, ut quis cum aliquibus hominibus peculiari focietate jungatur; cum reliquis autem omnibus nihil præter speciem humanant obtineat commune, nec alio nomine quidquam ipsis debeat. Qualis status jam inter diversas civitates ac cives diversarum rerum publicarum exiftit, & quondam inter patres familias segreges obtinebat.

VII. MANIFESTUM quippe est universum Fianspaugenus humanum nunquam fimul & femel in latimeevestatu naturali extitisse. Qui enim ex proto-capit. plastis geniti erant, ex quibus quidquid est mortalium originem ducit, prout divinæ tradunt Scripturæ; eidem potestati patriæ subjecti erant 7. Neque tamen eo minus postea status hicce naturalis inter quosdam homines emersit. Nam primi mortalium, ut orbem adhuc vastum implerent, & laxiorem sibi suisque pecoribus habitationem quærerent, relictis latibus paternis in diversa discesserunt, suam-

Vid. supra, L. I. c. iii. § 3. not. 5. Et plura ejusmodi in opere majori. L. II. c. ii. § 2. Nos autem qui lumine revelationis gaudemus, certiores de primævo hominum statu facti sumus. Conf. Erid. Scand. p. 301, 362.

<sup>7</sup> Civile imperium revera originem suam & paterno duxisse admodum verismile videtur, & vetustissima historiæ tum facræ tum profanæ congruum. Vid. Histor, Univ. L. I. c. ii. § 7. Vol. 1. p. 171.

Cap. 1. que fibi fere finguli mares familiam constitue-Inter quorum posteros itidem sese disrunt. pergentes, peculiare cognationis vinculum, & ortus inde affectus paulatim exolevit, & commune tantum illud, ex similitudine naturæ resultans, remansit. Donec postea, cum genus humanum insigniter fuisset multiplicatum, deprehensis vitæ segregis incommodis, paulatim proximi quique cohabitantes in civitates coivere, minores primo, dein majores, ex pluribu minoribus ultro aut per vim coalitis. inter civitates, utpote nullo alio, quam communis humanitatis vinculò junctas, status naturalis utique adhuc existit. VIII. Eorym autem, qui in statu naturali

tus libertu- vivunt, hoc est præcipuum jus, ut nemini præqualitatis; terquam Deo sint subjecti atque obnoxii. Quo respectu etiam ille status nomine libertatis naturalis venit; per quam quilibet citra antegrellum factum humanum, fui juris potestatifque, ac nullius hominis imperio subjectus esse intelligitur. Quo ipfo etiam quivis cuivis alteri, cui neque ipse subjectus est, neque eundem sibi subjectum habet, aqualis censetur . Cum porro homini lumen rationis sit insitum, quo prælucente actiones suas temperare possit; consequitur, quemlibet, qui in naturali libertate vivit, in regendis suis actionibus a nullo mortalium dependere; fed ex proprio judicio atque arbitrio omnia, quæ sanæ rationi

De naturali hominum æqualitate, vid. supra. L. I. c. vii.

ni congruunt, agendi habere potestatem. Et Cap. 1. cum homo ob communem inclinationem, omnibus animantibus infitam, non poffit non ad conservationem sui corporis vitæque, nec non ad dispellenda ea, quæ eandem destruere videntur, omnibus modis incumbere, mediaque ad eum finem adhibere; & vero in statu naturali nemo habeat alterum hominem superiorem, cui voluntatem, judiciumque sium submiserit: inde in eo statu quilibet ex proprio judicio definit de aptitudine mediorum, an ad conservationem sui conducant, necne. Nam si vel maxime alterius confilium audiat, penes ipsum tamen est, an velit alienum consilium probare vel non. Ut tamen isthæc propria sui gubernatio recte sese habeat, requiritur, ut ea juxta dictamen rectæ rationis legemque naturalem suscipiatur.

IX. STATUS naturalis, utut libertatis no-Gravifimine, & immunitatis ab omni subjectione in-mis interfigniter blandiatur; idem tamen antequam modis exhominibus in civitates fuerit concessum, plu-positus. rima habet adjuncta incommoda; five fingamus omnes & fingulos in eo existere, sive consideremus conditionem patrum familias fegregum. Nam si animo concipias hominem etiam adulta ætate in hoc mundo destitutum solum, & fine omnibus commodis & adminiculis, quibus vitam cultiorem & molliorem reddidit folertia hominum; videbis animal nudum, mutum, inops, famem radicibus & herbis, fitim obvia aqua, injurias aeris antris utcunque dispellens, feris bestiis expositum, & ad cujusvis C c 2

Digitized by Google

**390**.

Cap. 1. occursum pavidum. Paulo cultior vita potuit esse inter eos, qui in familiis segregibus degebant: Sed quæ tamen cum vita civili nullo modo comparari poterat; non tam ob indigentiam, quam inter coercitas cupiditates familia fic fatis videtur posse dispellere; quam quod securitati parum ibi sit consultum. pauca rem conferamus, in statu naturali quifque propriis tantum viribus protegitur; in civitate omnium: ibi fructus ab industria su nemini certus; heic omnibus; ibi imperium affectuum, bellum, metus, paupertas, foeditas, solitudo, barbaries, ignorantia, feritas 9; heicimperium rationis, pax, securitas, divitiæ, ornatus, focietas, elegantia, scientia, benevolentia 10,

Controverfiæ in eo mendæ? L. V. c. xiii.

X. In statu porro naturali, si vel quis aloriæ quo- teri ultro non præstat, quæ ex pacto debet, aut modo diri- si injuriam intulit, aut si alias controversia quid oriatur; nemo est, qui pro imperio alterum ad præstandum debitum, reparandam. ve injuriam adigere, litemque decidere possit; uti in civitatibus, ubi judicis communis auxilium implorare datur. Quia tamen non ob quamvis caufam natura in bellum mere permittir, etiam ubi quis de justitia suæ causæ ampliter sit persuasus: igitur prius tentandum,

<sup>9</sup> Hic paulo nimium causæ suæ inservit auctor, Hos-BESII vestigiis inhærene; cujus verba hic apposuitex cap. 10. de Cive, § 1. Vid. BARBEYRAC. ad opus majus. L. II. c. ii. 🛊 2. & T1711 observat. 460.

<sup>10</sup> Vid. supra, L. I. c' iii. § 3. 21 45 Cum fint duo genera decertandi, unum per difse ceptationem, alterum per vim ; cumque illud proff prigm

num molliori via res possit componi, discepta-Cap. 1. tione scilicet partim amica", & puro (non conditionato) compromisso 12, seu provocatione ad arbitros. Qui arbitri æquos fese utrique parti gerere debent, & in ferenda sententia nihil odio aut gratiæ dare, sed unice merita causæ respicere. Quam ob rationem etiam non solet quis capi arbiter in ea causa, in qua ipsi commodi, vel gloriæ peculiaris spes major adparet ex victoria unius partis, quam alterius; adeoque ubi ipsius interest alterum quocunque modo causam obtinere. Hinc & nullum pactum aut promissum intercedere debet inter arbitrum & partes, cujus vi pronunciare in gratiam alterius teneatur. Quod si arbiter neque ex communi partium confessione, neque ex certis instrumentis, aut indubiis rationibus & fignis, quid in facto sit cognoscere valeat, ex effatis testium id erit cognoscendum. Quos licet ad verum dicendum lex naturalis, & plerumque juramenti religio adstringat: tutissimum tamen fuerit tales non admittere, qui erga alterutram partem ita sunt affecti, ut conscientiæ ipsorum cum gratia, odio, vindictæ libidine, alioque violento animi motu, aut etiam arctiore quadam necessitudine sit velut luctandum; quibus superandis non omnibus sat constantiæ est. A-

<sup>&</sup>quot; prium sit hominis, hoc belluarum, consugiendum est ad posterius, si uti non licet superiore." Crc. de Offic. I. xi.

<sup>12</sup> Compromissium est simultanea illa partium promissio, qua sua sponte ad alicujus boni viri arbitrium suam temitunt controversiam. Calvini Leg Jurid.

Cap. 1. liquando etiam per communium amicorum interpositionem lites tolluntur; quod merito inter sanctissima officia habetur. Cæterum in hoc statu exsecutionem, ubi ultro ab altero non præstatur quod debetur, sibi quisque facit 13.

firma.

Hominum homines aliquam cognationem esse voluerit, amiciia in cujus vi nefas sit alteri homini nocere, & potius fas sit cuivis aliorum commodis sefe dif-L.II. c. ii.

XI. QUANQUAM autem natura ipsa inter

5. — 8. pensare: 4 tamen inter eos, qui in naturali libertate invicem vivunt, hæc cognatio sat debiles fere exserit vires; ita ut quivis homo, qui non est noster civis, seu quicum in staru namrali vivimus, non quidem pro hoste, sed amen pro amico parum firmo sit habendus". Cujus rei ratio est, quod homines non solum fibi invicem maxime possint, sed & variis de causis sæpissime velint nocere. Alios quippe pravitas ingenii, aut dominandi & superflua habendi libido ad lædendos alios incitat: alii modesto licet ingenio, studio se conservandi, & ne ab aliis prævenjantur, in arma ruunt. Multos ejusdem rei desiderium, alios ingeniorum

contentio

14 Recte nofter Hobbefianum ftatum naturæ ( qui belli status est ) repudiat. Hanc naturalem hominum cognationem justum esse pacis & amicitize sundamentum uno ore testantur veteres Philosophi. Ex hoc (inquit CICERO

<sup>13</sup> Tertia ratio dirimendi lites fit per fantem; de quâ suprà, L. I. c. xv. \$ 13. Tres igitur funt modi, quibus vitari poteft, ne controversize in bellum erun pant, viz. Colloquium, compromissum, & per sorten-Conf. Por. De Jure N. & G. L. V. c. xiii. De Jure B. & P. L. II. c. xxiii. \$ 7, 8.

L. II.

contentio confinitiit. Inde in iilo statu tantum non perpetuæ vigent suspiciones, dissidentia, studium aliotum vires subruendi, libido alios præveniendi, aut ex aliorum ruina vires suas augendi. Ergo uti probi est hominis rebus suis contenti alios non lacessere, nec aliena adpetere: ita cauti est, suæque salutis amantis, ita omnes homines amicos credere, ut tamen idem mox hostes sieri queant; ita pacem cum ominibus habere, quasi quæ mox bello mutari possit. Qua de causa & selix habetur respub, quæ etiam in pace de bello cogitat.

### CAP. II.

De Officies Conjugations.

I. NTER status adventitios, seu in quibus homo sacto aliquo humano antece-uentitius dente constituitur, primo loco venit matrimo-primusmanium. Quod ipsum estam est primum velut trimonium L.VI. c.i.

CICERO de Fin. iii. 19.) " nascitur, ut etiam com"munis hominum inter homines naturalis sit commendatio, ut oporteat hominem ab homine, ob id ipsum
"quod homo sit, non alierum videri.

<sup>15</sup> Vid supra, L. I. c. iii. § 6.

† Status adventitii recte in quatuor classes distribuuntur. Sunt enim vel conjugalis, vel paternus, val herilis, vel ciarilis. Quorum ultimus itidem varios status speciales sub se complectitur. Modo haud multum abfimili distinguit Cicro: Prima societas in ipso conjugio

vetitum.

Cap. 2. specimen vitæ socialis, s simulque generis humani seminarium 3.

II. CIRCA hoc initio conflat, ardentem il-Extra boc lam sexuum inter se proclivitatem a sapientissimo creatore institutam, non ad inanem voomne ge-nus libidi luptatem satiandam, quippe quæ unice spectata nis. C. i. fummam foeditatem & confusionem in genere humano excitatura erat: sed tum ut eo jucundior inter conjuges effet conversatio, tum ut co lubentius homines propagationi sobolis operam darent, ac molestias tolerarent, quæ istius susceptionem atque educationem comitantur. Ex quo consequitur, naturali legi repugnare omnem usum membrorum genitalium, qui ab hisce finibus abit. Quo nomine etiam vetita libido in diversam speciern, aut eundem sexum ruens; quævis sædæ pollutiones, & denique omnis commixtio five mutuo consensu suscepta, sive invitæ sæminæ intentata extra matrimonium.

III. Obligatio ad contrabendum matrimoad id con-srabendum nium considerari potest vel in respectu ad totum obligatio? genus bumanum, vel in respectu ad singulos. 6. i. 5 6. Illa in eo consistit, quod propagatio speciei humanæ hautquaquam sit instituenda per vagos & folutos concubitus; fed utique legibus connubialibus circumfcribenda, adeoque per matrimonium duntaxat exercenda. enim decora & bene disposita inter homines

eft; proxima in liberis; deinde una domus, communia omnia; id autem est principium urbis, & quasi semina. rium reip. De Offic. I. xvii.

focietas, vitæque civilis cultus intelligi nequit. Cap. 2. Singuli autem ad matrimonium ineundum tementur, quando commoda sese ejus occasio offert: quam tamen non sola ætas generandique facultas absolvit; sed ut copia quoque set decentis conditionis, nec non facultas alendi uxorem & prolem nascituram; ac ut mas quoque sit idoneus ad gerendam personam patrissamilias. Nisi tamen aliquis compositus sit ad exigendum castum cælibatum, sentiatque plus se utilitatis posse procurare humano generi, aut civitati cælibem, quam uxoratum; præsertim ubi nulla prolis penuria sit metuenda,

IV. INTER 605 qui matrimonium inituri pati confunt, intervenire solet & debet patium, quod jugalis ubi regulare & perfettum suerit, hisce capiti- appita bus absolvitur. Primo, quia vir (abs quo ut pracipus, contractus incipiat, utriusque sexus indoli magis congruit) propriam utique sibi sobolem intendit quærere, non supposititiam aut adulterinam: igitum sidem dare viro debet sæmina, ut nemini præterquam ipsi corporis sui usuram vesit concedere. Quod itidem a marito sæmina vicissim solet stipulari. Deinde cum nihil magis ab indole vitæ socialis & civilis absorreat, quam vita vaga ac desultoria, incerto lare, nulla fortunarum sede; cumque communis sobolis educatio commodissime instituatur,

Matrimonii institutionem luculenter describit Mos § B S. Gen. II. 20. seq.

Conf. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. v. conjunctis

DE OFFICIIS CONJUGALIBUS. I

Cap. 2. conjunctis ucriusque parentis operis; ac colabitatio continua plurimum contineat jucunditatis inter conjuges bene compositos, per quam etiam mariso cersius de castieste uxoris conflare potest: igitur in id quoque fidem marito dat uxor, ut vire continuo vebabitare, adeoque in arctissimam vitte societatem, candemcue familiam cum iplo coalefere velit. ipfi & mutua promissio de tali invicem conversatione, qualem indoles ejus societatis requirit, inesse intelligitur. Quia autem non folum naturali utriusque sexus conditioni mazime congruit, ut in matrimonio viri conditio fit potior, sed & maritus familiæ, a se utique constitute, caput sit; consequitur, ut uxor in negotiis matrimonium ac familiam spectantibus directioni mariti fit obnoxia. Inde & mariti est de domicilio constituere; nec uxor isto invito peregre abire aut secubare potest. Tau

Imperium mariți în uxorem non tam ex mana, quâm ex lege civili oriri videtur: Sunt mariți quidam qui suz caus nimium faventes, ex masculini sexus prastantia colligi posse existimant dignum este maritum ut potiores în conjugio partes teneat. Quid autem, anne ideo jus habet imperandi? Quod si soc sit contessum, tum concesso itidem seminam viito este sapientia prastantiorem, hinc prone sequinur sacrem este marito superiorem, & imperium quoddam in estim tenere. Proculdubio nequit vel superior potestas, vel fapientia, vel alia quavis persectio jus imperii in alterum tradere. Vid supra, L. I. c. ii. § 5. not. 10. Quicquid igitur juris mas habet în faminam, id ex ipsius consensu quaerendum erit: sunt enim natură acquales. Fieri utique potest neutrum alterius dominio subjici, vel maritum uxoris imperio esse obnoxium.

le tamen imperium, quod jus vitæ & necis, Cap. 2. gravemque coercitionem, nec non plenam potestatem circa quævis bona uxoris disponendi comprehendat, ad essentiam matrimonii necessarium non videtur: sed illud ex peculiaribus pactis inter conjuges, aut ex legibus civilibus alicubi constituitur.

V. Por routi illud manifoste legi naturali polygarepugnat, unam mulierem pluribus viris simul mia omnis
cohabitare: ita, ut unus simul duas pluresve à ratione
unores habeat, apud plurimas gentes, & inc. i. § 16.
ipso canndam Judaico populo receptum. Nihalominus si vel maxime a primaeva matrimonii institutione in divinis literis tradita abstrahamus; ex ipsa tamen recta ratione constat,
longe decentius juxta atque utilius esse, unum
una esse contentum. Id quod & usus omnium quas novimus gentium Christianarum a
tot seculis comprobavit s.

VI.

<sup>5</sup> Polygamiam non effe jure naturæ vetitam alibi flatnit noffer : "wie Quod Polygantiam attinet, certunto quidem est talem, qua una pluribus simul viris unus et. à natura & fine matrimonii prorfus abhorrere; " at vero ut unus plutibus fæminis fimul jungatur, " etfi lege divina positiva inter Christianos jam creda-" tur interdictum, legi tamen naturæ in se haud " repugnat. Non enim necessum est, ut quemadmo. " dum uxor nemini viro corporis sui copiam debet " facere; prætemusm uni marito; fic & maritus alis " fæminæ præterquant imiene uxori. Nam prius non " ceffarium est ob certitudinem faholis. Graviffimie " de cause concessom ancehac Polygamiam, post per " poficions leges: prohibitum fuiffe censendum est." ... Blem. Jurispr. Univ. L. II. Observ. v. § 7. Notavit ctiam

bile eft.

VI. Nec minus natura tam arctæ conjunctionis ostendit, matrimonium debere esse pernii vinen. petuum, & non nisi alterutrius conjugum morte Sum infolu-finiendum: niss principalis pacti matrimonialis capita fuerint violata per adulterium, & ma-€. i. § 20. litiosam desertionem. Ob mores autem male compositos, & qui cum malitiosa desertione eundem non producunt effectum, separatio duntaxat quoad thorum & mensam inter Christianos recepta est, sine permissione ad secunda vota transeundi. Cujus inter alias etiam hæc ratio est, ne facultas divortii contumaciam morum alat; fed potius alterius conditionis desperatio ad commoditatem morum, mutuamque tolerantiam conjuges incitet. Cæterum ob violata

> etiam Grotius viros sanctos ante legem plures una uxores habuisse, & in lege præcepta quædam dari his. qui plures una habeant. De Jure B. & P. L. II. c. v. § 9. Satis autem apparet, quid optimum sit Deoque gratistimum ex prima illa conditione, qua uni mari non nifi unam fæminam Deus attribuit. Bene SALLUSTI-Us. Jugurth. C. lxxxii. Apud eos qui plures uxores babent. levis ifta ducitur necessitudo, quod animus multitudine diftractus nullam pro fecia obtinet, omnes pariter wiles funt. Et CLAUDIAN. De Bello Gildon, v. 442.

– Connubia mille 2 Non illis generis nexus, non pignora cura, Sed numero languet pietas -

Sequentur & hoc Christiani, ut scilicet animus ab nxore in folidum marito datus æquali retributione pensetur (1 Corinth. vii. 4.) quod, ubi diverse sunt uxores, nequaquam fieri potest. Sed licet plurimæ rationes affetri queant, quibus probetur satius esse, & ad plurim2

violata pacti matrimonialis capita, pars læsa Cap. 2. tantum vinculo exfolvitur; quod in altero continuatur, siquidem pars læsa velit. & cum altero in gratiam redire dignetur 6.

VII. CONTRAHERE licite matrimonium Contrabeubi lex civilis non obstat, potest quilibet cum re matriqualibet, si ætas corporisque constitutio matri-quibus limonio habilis adsit 7; nisi impedimentum aliquod ceat? c.i. Moraliter impeditur aliam \$ 25. morale obstet. conjugem adsciscere, qui, quæve alteri jam conjugi junctus, junctave est.

VIII. SED & pro morali legitimarum nup- Non Jantiarum impedimento habetur arcta nimis san-affinitate guinis aut affinitatis conjunctio. Quo nomine simis vietiam naturali lege nefariæ judicantur nuptiæ cinus.

rima incommoda evitanda convenientius, ut una uxore contentus sit maritus, inde tamen non sequitur (ut rectê nos monet Buddeus) jure naturali Polygamiam effe prohibitam. Interim id inde liquet divinam prohibitionem, quæ ex institutione matrimonii primæva petitur, æquissimis rationibus ad hominum etiam spectare salutem. Theol. Mor. P. II. c. ifi. S. 6. § 9.

6 " Christi lex, ut res alias, ita & hanc conjugij " inter Christianos ad perfectiorem redegit normam, " ex quâ & qui dimissset uxorem non adulteram, & " qui duxisset dimissam, adulterii reos pronunciat. " (Matt. v. 32.) Et apostolus ejus atque interpres " PAULUS non viro tantum jus dat in corpus uxoris " (quod & in naturali statu procedebat) sed & uxori " vicissim in corpus mariti, 1 Cor. vii. 4. GROT. De Jure B. & P. L. H. c. v. § 9. Conf. LACTANT. Inftit. vi. 23.

7 Hinc eunuchorum, aliorumq; omnium a quibus præcipuus matrimonii finis obtineri nequit, illicita esse conjugia existimat Buppaus. Idem judicat de con-

Cap. 2. inter afcendentes & descendentes in infinitum.

Reliquas autem nuptias in limite transverso, puta eum amita & matertera, cum sorore; item in affinitate, cum noverca, socru, privigna; non solum lex divina, sed & cultarum leges gentium, & Christianorum consensus detestatur. Quin & multorum populorum leges civiles remotiores quosdam gradus prohiburunt, ad objiciendam velut sepem prius dictis gradibus sanctioribus, ne ad hos temerandos ita facile rueretur.

IX.

jugiis Senum, quorum aut utraque aut alteratra pars ita comparata est, ut finis principalis, nempe procreatio sobolis obtineri non possit. Vid. Theol. Moral. P.

II. c. iii. S. 6. § 7.

De gradibus affinitatis, quibus licita funt matrimonia, sæpe & acriter disputari solet, nec jure naturali facile definitur. " Causas certas ac naturales (inquit "GROTIUS) cur talia conjugia, ita ut legibus aut " moribus vetentur, illicita fint, assignare qui voluerit, " experiendo discet quam id sit difficile; imo præstari " non possit." De Jure B & P. L. II. c. v. § 12. Ut mibi videtur, afcendentium & defcendentium conjugia (v. g. parentum cujuscunque gradus cum liberis) in tantum juri naturali repugnant, in quantum inde commixtio & confusio obligationum diversæ naturæ Sed quoad fratrum & fororum, cæterorumque affinitatis graduum, corumque sanguinis præsertim ex transverso limite, haud facile ratione assequi possumus, ea juri naturali adversari. Hic igitur in subsidium veniunt sacræ literæ, quæ collateralia ista matrimonia prohibent, & fines affinitatis definiunt, intra quos contrahi non debent. Levit. c. xviii. " Con-" cesso (inquit GROTIUS) à mero jure nature non venire hæç interdicta, videri tamen possunt præcepto divina

IX. CATEBUM uti aliis contractibus atque Cap. 2. negotiis certa quædam requifita fueverunt addere leges civiles, quæ fi observata non sue-Solemnia runt, in soro civili pro validis non habentur nairimatita & circa matrimonium contingit, dum ali-juris civili per leges civiles honestatis & boni ordilis. nis causa solennia quædam requiruntur. Quælicet extra jus naturale sint; citra illa tamen, qui legibus civilibus, subjiciuntur, legitimum matrimonium non contrahent; aut saltem e-

" diving voluntatis hac iville in vetitum: neque vero " tale id esse præceptum, quod solos Hebræos aftrin-" gat, sed quod homines universos; colligi videtur " ex illis Dei verbis apud Mosem (Levit. xviii. 24 4 -27.) Ne polluite vos ulla harum rerum : quia om-" nibus istis polluti sunt populi, quos wobis advenientibus dispello. Mox. Ne facite ullam existis rebus abominan-" dis: nam omnes ifias facerunt indigenæ terræ iftius, quæ " vobis exposita est, unde polluta est terra." Ibid. § 13 De gradibus autem affinitatis, observari in promptu est. in linea recta ascendente & descendente conjugium jure divino prohiberi in infinitum; in linea collaterali æquali nuptias tantum effe prohibitas inter fratres & sorores; in collaterali inæquali, inter eas quæ fibi parentum & liberorum loco funt, etiam ex uno latere in infinitum. Sic nuptiæ cum amitâ, matertera & patruo, i. e. secundus consanguinitatis gradus lineæ collateralis inæqualis, diserte prohibentur. Vid Buppeus ubi supra.

Porro notandum est leges quasdam civiles alias facultates morales requirere, ut maturitatem ætatis, consensus parentum, &c. de quibus hoc observandum est, non ideo matrimonia jure esse irrita, quoniam juri repugnant: sæpe valet hæc regula, quod sieri non debet sadum valet; & sunt diversa, prohibere & irritum

facere.

julmodi

Cap. 2. julmodi conjunctio effectus julti matrimonii in civitate non habebit?.

X. Officium mariti est uxorem diligere, nutum amare, trire, regere, atque desendere: Uxoris maritum amare, honorare; adjutorio esse ei, non
solum in generanda & educanda sobole, sed &
in parte curarum domesticarum capessenda.
Usrinque autem indoles tam arctæ conjunctionis requirit, ut conjuges tam prosperæ quam
adversæ fortunæ sint socii, & si qua alterutri
calamitas obtingat, ab altero sublevetur; nec
minus ut prudenter mores ad concordiam invicem tolerandam attemperent; qua tamen in
parte concedere magis uxoris est.

commune, ut per leges civiles certæ quædam ceremoniæ & ritus folennes ils adjungantur, quibus fepofitis in foro civili pro validis non habentur. Vera tamen & indiffolubilia esse possunt matrimonia, licet quibus-dam essectibus civilibus destituantur. Nam conjuncatio illa matrimonialis sit per mutuum utriusq: partis consensum. Unde facile dijudicari potest, quid de nuptiis, ab ebriis, vel per errorem aut vim initis censendum sit. Nam eodem sere modo hæc se res habet, ac in aliis pactis. Sic si error suerit in iis, quæ ad ipsam matrimonii essentiam ex sine ejus primario æstimandam pertinent, irrita suna sponsalia. In eo vero hæc a seliquis pactis disserunt, quod mutuo consensu dissolvi mequeunt.



### CAP. III.

# DE OFFICIIS PARENTUM ET LIBERORUM.

I. E X matrimonio provenit proles, in Potestas quam constituta est potestas patria; patris imantiquissimum juxta ac sanctissimum genus perium verimperii, quo parentum jussa venerari, eorun-mum. demque præ se eminentiam agnoscere liberi L.VI.c.ii. tenentur.

II. Oritur imperium parentum in liberos du- Quibus plici potissimum de causa: Primo quia ipsa illa nitalex naturalis, dum fociabilem esse hominem mentis? justit, parentibus curam liberorum injunxit ; c. ii. § 4. quæ ut eo minus negligeretur, tenerrimum simul affectum in prolem natura iildem implantavit. Isti curæ exercendæ requiritur potestas liberorum actiones dirigendi ad ipforum falutem, quam ipsi propter judicii defectum nondum intelligunt. Deinde id imperium tacito quoque consensu prolis nititur. Nam recte præfumitur, si infans eo, quo sublatus est, tempore usum rationis habuisset, ac perspexisset vitam se citra parentum curam ac junctum ipsi imperium servare non posse, lubenter illam in id consensuram, commodamque sibi educationem ab iisdem vicissim suisse stipulaturam.

i Conf. Grot. De Jure B. & P. L. II. c. v. D d Affu

Cap. 3. Actu autem parentibus imperium in prolena conflituitur, quando illam tollunt nutriuntque, & in commodum humanæ focietatis membrum pro virili formandam suscipiunt<sup>2</sup>.

pro virili formandam suscipiunt.

Utra potior potes non mater minus quam pater concurrat, adeotas patris, que physice proles utrique sit communis; discuit \$5. quirendum, utrius jus in prolem sit potius.

Super qua re distincte pronunciandum. Si enim extra matrimonium proles sit generata, illa primo matris erit; quia pater heic nisi indicio matris cognosci nequit. Inter eos quoque, qui in libertate naturali & supra leges civiles degunt, pacto conveniri potest, ut non patris, sed matris jus potius sit. Sed in civitatibus utique per mares constitutis, cum regularitat

<sup>2</sup> Alii ab aliis principiis jus parentum in liberos deducunt. Vult GROTIUS generatione parentibus jus in liberos acquiri; utrique feil. parentum, patri ac matri. De Jure B. & P. L. II. c. v. § t. Impefibile effe promunciat Houngary, at dominium commino acquiratur fola generatione ; & contendit jure naturge dominium infantis ad eum primum pertinere, qui primus in potestate sua ipsum habet. Sic infans uni modò nascitur prius est in potestate matris, quam cujusquam alterius, ita ut illum vel educare vel exponere sao arbitrio & jure possit. A matre autem ad alios transit dominium diversis modis. z. 8i jus suum dereliquerit, five abjecerit filium exponendo: is qui expositum educaverit, idem habebit dominium, quod habebat mater. 2. Si mater bello capta sit, natus ex e capientis ell. 3. Si mater civis fit, is qui in civitate summum habet imperium, dominium habebit ejus, qui ab ed nascetur. 4. Si contractus sit inter marem

gulariter contractus matrimonii a patre inci-Cap. 3. piat, & is caput familiæ fit, potius erit jus patris: fic ut licet proles matri utique reverentiam, gratumque animum debeat; jussis tamen matris non obligetur, quæ quidem non iniquis patris præceptis repugnant 4. Defuncto tamen patre jus ipsius in prolem, saltem nondum adultam, matri videtur accrescere; & hac ad secundas nuptias transeunte, vitrico, siquidem ipse in sidem & curam naturalis parentis succedat. Et qui desertum, aut orbatum parentibus, liberaliter educandum suscipere potest.

IV. UT autem accurate intelligatur, quanta Ea quousparentum sit in libero's potestas, distinguendum que se exest tum inter patresfamilias segreges, & qui in quousque non?

3 Lex naturæ hæc est, ut qui nascitur sine legitimo matrimonio, matrem sequatur, nist lex specialis aliud inducit. Digest. L. I. tit. v. leg. 24.

Digitized by Google

<sup>&</sup>amp; sceminam ad cohabitationem, liberi geniti patris sunt, quia in omnibus civitatibus imperium domesticum viri est: Hobbes. De Cive, c. ix. § 2—6. Noster tacitum consensum prolis requirit ad imperium paternum stabiliendum. Enimvero mihi videntur restitas ad scopum tendere, qui ut in cæteris societatibus, ita & in paterna imperium & obligationes ex sine societatis derivant. Hic autem sinis est nutritio & educatio sobolis, qui sine quodam imperio obtineri nequit: unde plane sequitur parentibus imperium in liberos competere, à liberis autem obsequium exigi. Quod si illis nulla sit liberorum cura, imperium suum cessat, & ad eos pertinet, qui ipsos alendo & educando conservant.

<sup>\*</sup> Si contendant inter se imperia, præsertur patris imperium ob sexus præstantiam. Grottus ubi supra.

D d 2 civitatem

Cap. 3. civitatem subierunt; tum inter potestatem quam babet genitor ut talis, & quam habet ut est caput sue familie. Patri ut tali cum fit a natura injunctum, ut liberos bene educet, quo in commoda humanæ focietatis membra evadant, quousque ipsi sibi prospicere queant: inde tanta eidem in liberos potestas concessa intelligitur, quanta ad hunc finem fufficit. Quæ hautquaquam eousque se extendit, ut parentes prolem intra materna viscen latentem elidere, aut editam abjicere, necareque possint 5. Nam excitatur quidem ex substantia parentum soboles; ut tamen in acqualem conditionem humanam cum illis locetur. & injuriæ etiam ab ipsis parentibus capax sit. Neque etiam hæc potestas ad jus vitæ & necis ex occasione delicti exercendum videtur porrigi, sed ad modicam duntaxat castigationem: quippe

Flomicidii reus est qui prolem exponit juxta illud Pauli jurisconsulti. Necare videtur non tantum is, qui partum perfecat, sed & is qui abjicit, & qui alimonia denegat. Si squi publicis locis misericordia causa exponit, quam isse non babet. Digest. L. XXV. tit. iii. 1. 4, Attamen expositio liberorum, (utut inhumanum sit & crudele) plerisque gentibus, iisque (quod miro simile videtur) cateroquin excultis & bene moratis, Gracis & Romanis, haud inustata fuit. De Romanis id tradit Dionysius Halicar. Autiq. Rom. L. II. Valerius Max. L. v. c. 8. Idem de Gracis testatur Aristoteles, suoq; calculo probat in Polit. L. VI. c. 16.

Sunt qui sentiunt patribus in statu naturali, prout opponitur civili, constitutis, jus vitæ & necis tribuendum esse; sed salsa nituntur hypothesi, ac si status familiarum

quippe quæ versatur circa ætatem teneram, Cap. 3. in quam tam atrocia delicta, quæ morte sint expianda, vix cadunt 6. Sed si tamen citra spem emendationis omnem disciplinam pertinaciter adspernetur puer, poterit domo patria ejici, atque abdicari.

V. Isthæc porro potestas, ita presse ac-Quanta cepta, considerari potest juxta diversitatem si in priætatis in liberis. Nam in prima ætate, ubi mæ ætatis
immaturus adhuc rationis usus est, omnes li-c.ii.§7, 8.
berorum actiones directioni parentum subjacent. Quo tempore, si quid bonorum ab aliis
in impuberem transseratur, id parens loco
silii acceptare, & administrare debet, ut tamen dominium ipsi silio adquiratur; etsi ut
fructus patri cedant ad plenam usque silii ætatem æquissimum sit. Sic & quod ex silii labore lucri aut emolumenti provenit, id merito
sibi pater vindicat, cui ex adverso silii nutritio & educatio incumbit.

familiarum in statu naturali viventium non disserat a statu civili, & qued in illo patribus ceu capitibus samiliarum summum aliquod imperium competat. Quam sententiam post Hobbessum desendendam sumpsit D. Robert. Filmerus, in libro, cui titulus Patriarcha: quem ex instituto resutarunt Algern. Sidney & J. Lockius de imperio civili.

7 "Ut res omnes liberorum parentibus acquirantur, 
"non naturale est sed ex quorundam populorum legi"bus." Grotius ubi supra. Et rectè de hac re
Buddeus. "Si liberi propria industria aliquid ad"quirant, omnino sibi adquirunt. Imperium enim
paternum facultate adquirendi, qua per naturam
gaudent, eos privare nequit. Quod si autem ex rebus
parentum aliquid adquirunt, non sibi sed parentibus
Dd 3 "adqui-

Quanta in cosdem etatis adulta? c. ii. § 10.

VI. In adulta atate, ubi liberi plenes quidem judicio præditi funt, pars tamen adhuc familiæ paternæ existunt; distincte considerari potest potestas, quam pater habet ut geniter, & quam habet ut caput familiæ. Illa cum commodam educationem & gubernationem liberorum pro scopo habeat, patet adultos quoque liberos autoritatem parentum tanquam prudentiorum sequi debere. Et qui vult ex paternis bonis sustentari, ac in ea deinceps succedere, necessum est, ut ad familiæ paternæ rationes sese attemperet; quam moderari utique penes paterm est.

Que in flatu naturali, que in civitate? c. ii. § 11.

VII. CÆTERUM patresfamilias, qui nondum in civitates successerant, in domo sua imperium aliquod instar principum gerebant. Inde & liberi in eorum familia adhuc hærentes ipsorum imperium tanquam summum venerari debebant 9. Verum postea imperium istud familiare, (uti & alia jura) ad usum & decus civitatum suit attemperatum; & alicubi multum,

adquirunt; cum fructus ad dominium rei pertineant, is se industria liberorum alimentis pensetur. Ast qued iliberis usu rationis destitutis donatur, liberorum est. Parentes enim in acceptione vices illorum sustinent, se se nulla ratio suadet, ut liberi eodem priventur."

Phil. Prast. P. II. c. iv. S. 11. § 12.

\* "Verum hoc debitum cum non fit ex vi facultatis

the color pietres observantia & gratize re-

moralis, sed ex pietate, observantia, & gratiæ rependendæ officio; non efficit ut irritum sit, se quid
contra sit sactum." Grotius ubi supra:

<sup>9</sup> Vult Hobbesius civile imperium à paterns potestate derivari. De Cive, c. v. § 12. Bandem partent tagint

trultum, alicubi parum de eo patribus relic-Cap. 3:
tum. Inde observamus, in quibusdam civitatibus patres jus vitæ & necis, ex causa delictiexercendum, in liberos obtinuisse; in aliis id
ipsum iis ademtum, ne forte parentes sua in
liberos potestate in fraudem boni publici, aut
ad iniquam istorum oppressionem, abuterentur; aut ne ob mollitiem paterni affectus dissimularentur vitia, in existium publicum eruptura; aut ne patri tam tristis sententiæ pronunciandæ necessitas imponeretur.

VIII. Sen ubi proles familia paternu plane Excessu excessit, & vel novam sibi familiam constituit, prolise familia an vel alteri adjungitur, potestas quidem patria solvatur? solvatur; ut tamen semper pietatis & obser c. ii. § 13. vantiae debitum maneat; quippe sundatum in meritis parentum, quibuscum paria sacere siberi nunquam aut rarissime creduntur. Et ista merita non in eo tantum consistunt, quod parentibus liberi vitam debeant, occasionem omnium bonorum; sed & quod laboriosam ac-

aculus, tiam clarè rguitate vif.) i hac funt

tuetur Dominus Rob. Filmer, in libro cui titulus, Patriarcha. Unde absolutam & irresissibilem potentiam civili magistratui attribuunt. Hos autem præclare resellit Lockius de Civ. imperio, & validissimis argumentis evincit civile imperium à paterna auctoritate derivari non posse. Supra ostensum fuit (L. I. c. vii.) emnes bomines esse natura equales. Infantes quidem hac equalitate non potiuntur, propterea quod non sunt ratione præditi. Postquam vero ex ephebis excesserunt ematura ætate utuntur, omnino sunt avrezzotos seigne juris; manente tamen illo pietatis & observantia debito, cujus causa perpetua est. Imperium civile

Dd4

Cap. 3. sumtuosam educationem eorum suseeperint, que eos in commoda humanæ societatis membra formarunt, ac sæpe de mediis viram commode & copiose exigendi iisdem prospexerunt.

Alteri que-¢ducatio committi postit?

IX. Erst autem parentibus obligatio edu-\*/queprolis candi prolem a natura sit injuncta: id tamen non obstat, quo minus, utilitate prolis aut necessitate exigente, ejusdem administratio alteri commendetur; ita tamen ut inspectionem sibi in istum delegatum parens reservet. pater non folum præceptoribus idoneis filii informationem recte committit: fed & eundem alteri adoptandum dare potest, siquidem ex-inde in silium aliquod sit emolumentum redundaturum. Et si nulla alia ratio sit prolem afendi; potius quam inopia extinguatur, pater eam oppignorare, aut vendere in tolerabilem fervitutem potest, saltem sub lege retractus, ubi pater ad lautiorem fortunam pervenerit, aut quispiam ex cognatis istum redimere velit. Quod si autem parens per inhumanitatem prolem exposuerit & abjecerit, is qui eandem sustulerit atque educaverit, in paternum quoque

<sup>&</sup>amp; paternum prorsus diversi sunt generis: noc origine, nec fine, nec usu conveniunt. Fieri quidem poteft, & probabile videtur in primævo rerum flatu, priufquam homines in civitates venerunt, patres-familias imperium aliquod civile in suis familiis gestisse: id autem à consensu liberorum vel expresso vel tacite ortum est, qui prudentiam & affectum parentum experti facile fibi utile esse judicarunt, ut corundem imperio & directioni subjicerentur. Exinde autem aullo modo effici potest civilis magistratus imperium à paterno jure derivari

quoque jus succedet; ita ut iste alumnus filia- Cap. 3, lem observantiam educatori suo debeat.

X. Uti autem pater prolem familia sua eji- An á pacere non debet, educatione & auxilio istius ad-tris conita fensu pen. huc indigentem, citra gravissimas causas: & proles non nisi cum bona patris venia ex li; conjuipsius familia excedet. Cæterum cum liberi gium? matrimonii fere contrahendi occasione pater-c. ii. 5 14 nam familiam relinquant; & vero parentum utique intersit, cui proles sua jungatur, & ex quibus nepotes fibi proveniant: inde officium filiale plane requirit, ut patris consensum beic sequantur liberi, nec eo invito conjugi socientur. Quod si tamen de facto invitis parențibus matrimonium contraxerint, & confummayerint liberi, jure quidem naturali id irritum non videtur; præfertim ubi familiam paternam non amplius isti onerare velint, & alias conditio non sit indecora. Inde si alicubi ejusmodi matrimonia habentur irrita, aut illegitima, id ex legibus civilibus est 10,

XI. Officium parentum in hoc præcipue con-Officia par fissit, ut liberos commode alant, corpusque & rentum erga liber animum ros quas

derivari posse. Vid supra, eap. I. § 7. not. 7. Conf, Lucke De Civ. Imp. P. II. c. vi.

io Sic ex jure Romano quædam nuptiæ irritæ sunt, si consensus patris desicit: quod non ex natura esse, sed ex juris conditorum voluntate recte nos mones Grotius. De Jure B. & P. L. II. c. v. § 19.

Cap. 3. animum per dextram & cordatam edite ationem ita forment, quo idonea & utilia menribra focietatis humanæ & civilis fiant, probi, cordati, & bene morati. Item & eofdem ad idoneum & honestum vitæ genus adplicent; & quantum ratio & occasio fert, fortunam ipsorurn fundent & promoveant ".

Que vicissim borum erga illos?

XII. Liberorum contra debitum est parentes honorare, id est, reverentiam illis exhibere, non externis tantum signis, sed musto magis interna æstimatione, tanquam autoribus vitæ, ac tantorum aliorum benesiciorum; iisem obedire; pro viribus inservire, inprimis senio aut egestate consectis; sine consilio & autoritate eorum nihil magni momenti suscipere; & denique eorum morositatem, aut vitia, si qua inveniuntur, patienter serre.

<sup>11</sup> Recte JUVENAL. Sat. xiv. 70.

<sup>28</sup> Bene sancitum est à Justiniano reverentiem parentibus etiam impiis deberi: licet enim legum contemtor & impius sit, tamen pater est. Novell. L. XII, C. ii.

#### CAP. IV.

# DE OFFICIIS DOMINORUM ET SERVORUM.

I. TO OSTQUAM genus humanum mul-Introductor tiplicari cœpisset, atque deprehensum servitutis in familifuisset, quam commode res domesticæ aliorum am occasio. ministerio curari possent; mature introductum L. vi.c.iii. fuit, ut ad operas domesticas obeundas in familiam adsciscerentur servi. Quos ab initio ultro sese obrulisse probabile est, inopia adactos. aut propriæ hebetudinis sensu; stipulatosque sibi perpetuam alimentorum & aliarum necesfitatum præbitionem, in perpetuum hero fua ministeria addixisse. Dein cum bella passim increbescerent, apud plurimos populos receptum, ut quibus bello captis vita donata effet, fervitio addicerentur, una cum prole, quæ deinceps ex ipsis effet proventura. Etsi apud multos populos nulla ejufmodi fervitus in ufu, fed omnia munia domestica per mercenarios ad tempus conductos expediuntur.

Sequitur ex naturali hominum æqualitate, fundamentum fervitutis effe pactum; a nullos effe natura ante omne factum humanum in statu servili.

<sup>2</sup> Quod omnino injustum est; vid, mox infra. not. 5.
3 Conf. Grot. De Jure B. & F. L. II. c. v. § 26.
Et L. III. c. xiv.

Cap. 4. II. Prout autem sunt diversi velut gradus

fervitutis: ita & potestas herorum, & servo

sur sur conditio variat. Mercenario temporario
mercenadominus conventam mercedem; iste huic virium pocissim conventam operam debet. Et quia in
testas:
e. iii. §3. éo contractu domini melior est conditio, ideo
etiam ejusmodi minister domino pro ratione
dignitatis reverentiam exhibere tenetur; &
ubi malitiose aut negligenter opus secerit, ejusdem coercitioni est obnoxius; quæ tamen
ad gravem corporis afflictionem, multo minus
ad mortem, propria autoritate surnendam,
procedere nequit.

III. Ejusmodi autem servo, qui sese ultro servum, alicui in perpetuum servitium addixit, domiei addiniti nus perpetua alimenta, & quæ alia vitæ neces-6. iii: \$4. faria funt; ille htric vicissim perpetuas operas, quascunque dominus præscripserit, præstare debet, & quicquid ex illis provenit, domino fideliter confignare. In quibus tamen virium & dexteritaris fervi humaniter rationem habebit dominus, ne vires ipsius excedentem laborem cum asperitate exigat. Castigationi quoque domini ifte subest, non solum ad expellendam negligentiam in opere exfequendo; fed & ut ipfius mores ad decus & tranquillitatem familiæ componantur. Non tamen invitus alteri vendi talis potest; quia ultro hunc, & non alium dominum adscivit; & ipsius interest, u-

tri serviat. Si atrox delictum in alium extra

familiam

<sup>4</sup> GROTIO servitus est perfesta vel imperfesta: Prior est que perpetuas operas debet pro alimentis & aliis que

Familiam admiserit: in civitatibus poenæ po-Cap. 4. testatis civilis subjacet: ubi familia segrex fuerit, expelli inde poterit. Sed ubi delictum in ipsam familiam segregem sit admissum a domino etiam per extrema coerceri poterit.

IV. In istos autem servos, qui bello capti Que in ilem, qui fuerant, a plerisque durius agi coeptum, quod bello cap, hostilis adhuc sræ quid sin eo superesset, &t tus est quia ipsi extrema nobis nostrisque fortunis incentaverant. Quamprimum tamen inter ejusmodi victorem victumque mutua sides circa consociationem in familiam intercessit, omnis antegressa hostilitas remissa censetur. Et tune utique injuriam etiam taliter adquisito servo facit dominus, si vel necessaria ad victum non suppeditet, vel citra rationem in eum sæviat; multoque magis si citra condignum delictum eundem occidat.

V. CIRCA illos quoque servos, qui bellica servos vi in eam conditionem suerant abstracti, nec quos, & non qui pretio emuntur, receptum, ut non se-qua lege, cus ac aliæ res nostræ in quemeunque placeret liceat? transferri, & ad instar mercium venire possent. c. iii. 11. Sic ut ipsum corpus servi domini esse intelligeretur. Ubi tamen humanitas jubet, ut nuaquam obliviscamur, servum utique hominem esse: adeoque nequaquam eum ita tractemus velut alias res nostras, quibus pro libitu uti abutique, easque destruere possimus. Et ubi talem servum alienare placet; ne iis data operale

que vite necessitas exigit: posterior verò, que in diem est aut sub conditione, aut ad res certas, De Jure B. & P. I., H. c. v. § 27. 30,

Cap. 4. ra aut præter meritum addicatur, aprild quo inhumana ipfum tractatio est mansfura.

VI. Denique & id passim receptum, ut jure fiant quæ ex servis parentibus nascitur proles, servidominima lis & ipsa sit conditionis, pertineatque tan-8. 111. 4 9. quam mancipium ad dominum matris. Id quod isthoc argumento defenditur, quod cuitus est corpus, ejus quoque par sit fructum esse, qui ex eo corpore provenit: Et quia ista proles nascitura plane non erat, si dominus jure belli in parentem usus fuisset: Et quia parens nihil habet proprii, nulla ratio prelem ejusmodi alendi superest, nisi ex bonis herilibus. igitur dominus alimenta præbeat ejusmodi proli diu ante, quam ipsius opera utilis esse queat, & sequentes operae sui temporis alimenta non multum fere excedant; effugere eidem fervitutem invito domino non licebit. Manifestum tamen est, cum ejusmodi vernæ nulla sua culpa in servitutem perveniant, nullum effe prætextum, quare isti durius debeant tractari, quam conditio perpetuorum mercenariorum admittit 5.

CAP.

Naturalis quidem servitus eorum, qui ex servis mascuntur, axiomati isti, bomines esse natura aquales, directè adversatur; quam ob causam opinionem auctoris omnino repudiamus. Qui in servitutem non consenserunt, nec justo bello redacti sunt, domino nullum in eos imperium competit. Præterea mitiorem conditionem proculdubio merentur, qui ex ejusmodi servis nati sunt, & præter tulpam suam in hune statum devenerunt. Audiamus GROTIUM: "Romano jure se jure, gentium circa captivos, ut in bestiis, ita in "servilis

## CAP. V.

## DE CAUSA IMPULSIVA CONSTITUEN-

Uanquam vix sit jucunditatis quid at-Officia in que commoditatis, quod per hacte-civitate, ex bujus enumerate officia statusque obtineri non ortu deduposse videatur; quare tamen mortales, non cenda. Contenti parvis illis primisque societatibus, L. vii. c. i. magnas societates, quæ civitatum; nomine veniunt, constituerint, jam investigandum restat. Ex hisce enim sundamentis deducenda est ratio officionum, quæ statum hominum civilem comitantur.

II Here igitur non sufficit dixisse; Homi-Ad ean hominem nem per naturam ipsam rapi ad societatem esse natura pro-

fervilis conditionis hominibus partus matrem sequitur; sufficit.

quod tamen juri naturali non satis congruit, ubi co i supater aliqua ratione sufficiente cognosci potest. Pomamus autem, quo minor sit difficultas, utrumque

raturaliter partus servilis futurus sit conditionis. Certe si alia nulla fuerit ratio educandi partum, potuerunt parentes prolem sibi nascituram in servitutem
secum addicere: quippe cùm tali ex causa etiam in
libertate natos vendere parentibus liceat. Sed cum
hoc jus naturaliter ortum ducat ex ipsa necessitate.

"extra eam non est jus parentibus prolem suam cuiquam addicere." De Jure B. & P. L. II. c. v.

Digitized by Google

Concilia catusque bominum jure sociati civitates appellantur. Cic. Somn. Scip. c. iii.

vere. Sane enim cum apertum sit, hominem esse tale animal, quod seipsum & suam utilitatem quam maxime amat; necessum est, utilitatem inde sibi proventuram respexent. Et quanquam extra societatem cum sui similibus homo erat suturus animal longe miserimum: tamen cum naturalibus dessederiis & necessitatibus hominis per primas societates, & per officia ex humanitate aut pactis præsitu, abunde potuerit satissieri; non statim ex socialitate hominis inferri potest, ejus indoka præcise ad societatem civilem ferri.

Triplex in banc rem consideratio.

III. In quod planius fiet, si consideremus, quænam conditio ex constitutis civitatibus a pud homines proveniat; Quid requiratur, ut quis vere dici queat animal politicum, i. e. bonus civis; Quid denique deprehendatur in natura bominis, indoli vitæ civilis repugnans.

Prime, enditionis turam facit, ac imperio se subjicit, quod jus ex bac so-vitæ & necis complectitur; & cujus jussu platietate provinentis; rima facienda, abs quibus quis alias abhorrebat; & omittenda, quæ vehementer adpetebat. Pleræque etiam actiones ad bonum societatis referendæ, quod sæpe a bono singulo-

ri im

" quærebant. " De Offic. II. xxi. Male autem fa-

<sup>\*</sup>Similiter CICERO: "Hanc ob causam maxime ut fua tenerent, resp. civitatesque constitutæ sunt." Nam etsi duce natura congregabantur homines, ta"men spe custodiæ rerum suarum urbium præsidia "suarrebant." De Offic. II. von. Mala entem the

L. II, CONSTITUENDÆ CIVITATIS.

419

rum videtur discrepare. Atqui ad hoc per in Cap. 5. clinationes jam congenitas fertur homo, ut nemini subjectus esse, ut omnia suo agere arbitrio, ut proprio commodo in omnibus velisicari velit.

V. Animal vere politicum 3, i. e. bonum ci-Tum, revem illum dicimus, qui jussis imperantium quisio-prompe paret, qui ad bonum publicum omni-malis pobus viribus connititur, ac post illud privatum litici; bonum lubenter habet; imo qui nihil sibi bonum credit, nisi idem bonum quoque sit civitati; qui denique adversus alios cives commodum sese gerit. Atqui paucorum ingenia ultro ad hunc sinem attemperata inveniuntur: maxima pars metu pœnæ utcunque continentur; multi per totam vitam mali cives, & animalia non politica manent.

VI. Denique nullum bomine animal fero-qum, nacius, aut indomitum magis, & quod in plura tura buvitia pacem societatis perturbare apta sit pro-mana viclive. Præter desideria enim cibi, Venerisque, repugnanquibus bruta quoque solent committi, multis sit. homo agitatur vitiis, quæ bruta ignorant; uti est superfluarum rerum insatiabilis cupido, & sævissimum malorum, ambitio. Vivax item nimis injuriarum memoria, & vindictæ ardor, longo prist tempore activut gluicens. Nec; non

infinita

tuit Hobbesius De Cive, c. i. § 2. congressum omnem fpontaneum vel egestare mutua conciliari, vel captunda gloria, & has folas esse causas societatis querenda.

<sup>3</sup> Aνθρωπός εςι φίσει ζώον πολιτικόν. Homo natura eft animal politicum. Aristot. Polit. L. I. c. ii.

Cap. 5 infinita diffimilitudo inclinationum & adpetituum, & cuique pro studio suo extollendo pervicacia. Accedit, quod eo furore in proprium genus sævire gaudeat homo, ut maxima pars malorum, quibus humana conditio vivit obnoxia, ab ipío homine proficiscatur 4. VII. GENUINA igitur & principalis causa,

Causa cide, vite securitas. c. i. § 7.

vitatis constituen- quare patresfamilias, desertà naturali libertate, ad civitates constituendas descenderint, fuit ; ut præsidia sibi circumponerent contra mala, quæ bomini ab bomine imminent. uti post Deum O. M. homo homini plurimum prodesse; sic & idem non minus obesse potest. Et recte malitiam hominum, ejusque remedium æstimant, qui in proverbii vicem receperunt: nisi judicia essent, unus alterum devoraret, Postquam autem per civitates in talem sunt digesti ordinem homines, ut a mutuis læsionibus tuti effe possent; ultro deinde consecutum fuit, ut eo uberius fruerentur commodis, ouz ex hominibus in homines provenire apra funt; puta, ut moribus a puero imbuerentur commodioribus, & varias invenirent atque excolerent

<sup>4</sup> In tribus novistimis soctionibus auctor Hobbesis vestigia maxime insequitur. Conf. De Cive, c. i.

De origine civitatum fimilia tradidit CICERO: " Mihi quidem non apud Medos folum, ut ait HERQ. " DOTUS, sed etiam apud majores nostros, justitiz " fruende caufa, videntur olim bene morati reges " constituti. Nam cum premeretur inops multitudo " ab iis qui majores opes habebant, ad unum aliquem " confugiebant, virtute præftantem, qui enm prob " bere

L. II. CONSTITUENDÆ CIVITATIS.

lerent artes, quibus vita humana copiosa & Cap. 5. commoda fuit reddita 5. 4

VIII. ILLUSTRIOR adhuc fiet causa consti-Quam per tuendæ civitatis, fi consideremus, alia media sese bomini non fuisse suffectura reprimendæ hominum ma-non prælitiæ. Quanquam enim lex naturalis præcipiat, naturæ; ut ab omnibus injurlis inferendis homines sesec. i. § 8. abstineant 6; tamen ejus legis reverentia id præstare non potest hominibus, ut in libertate naturali satis tuto degere queant. Etsi enim forte dentur homines animo ita modesto, ut ne impunitate quidem data alios violare velint; alii quoque metu proventuri inde mali cupiditates suas utcunque compescant; magna tamen ex adverso corum turba datur, quibus omne jus vile est, quoties spes lucri arriserit, & fiducia propriarum virium, aut folertiæ, qua repellere aut eludere læsos sese posse sperent. Quos uti nemo non cavere nititur, qui salutem fuam amat; ita cautio illa commodius, quam ope civitatum obtineri nequit. Nam utut aliqui mutuo fidem dederint de auxiliis invicem ferendis; ni tamen adfit aliquid, quo & judicia eorum uniantur. & voluntatés firmiter adstringantur ad explendam fidem; frustra ab



<sup>&</sup>quot; beret injuria tenuiores æquitate constituenda, summos " cum infimis pari jure retinebat." De Offic. II. xii.

<sup>6</sup> Etiamsi auctor in plurimis Hobbesium sequitur; ex hisce tamen plane patet eum longe ab impia hujus hypothesi abhorruisse, quæ docet Anspinhe, seu rapto vivere, in statu naturali, non esse contra legem natura. Conf. De Cive, c. v. § 2.

Negue Nutus. & mor lus conscien-

Cap. 5. iisslem certum auxilium sibi quis promittic IX. Denique licet lex naturalis hominibus fatis infinuet, non impune laturos, qui alios injuria affecerint : tamen neque metus divini Numinis, neque conscientiæ morsus sat validam deprehenduntur vim habere quorumvis hominum malitiæ coercendæ. Nam apud multos educationis & consuetuclinis vitio vis rationis velut obsurdescit. Unde fat, ut illi præsentibus tantum immineant, futurorum parum curiofi; ac non nifi iis moveantur, que in sensus incurrunt. Cum autem vindicta divina lento fere pede soleat incedere; inde pravis mortalium præbetur occasio ad alias causas impiorum mala referendi; præserim cum sæpe videant, improbis affatim adese, queis vulgus felicitatem metitur. quod stimuli conscientiæ, qui facinus antecdunt, non ita validi videantur, quam qui idem subsequentur, quando id, quod factum est, infectum amplius fieri nequit. Enim vero pravis cupidinibus reprimendis presegnaneum, & ad indolem hominum probe attemperatum remedium in civitatibus reperitur.



#### GAP. VI.

## DE ÎNTERNA CIVITATUM STRUCTURA.

I. PROXIMUM est, ut investigemus, Avertendis qua ratione civitates sint extructæ, malisutilis earundemque interna compages cohæreat. Ubi conjunctio hominum est, adversus mala ab L.VII. c. hominum pravitate imminentia singulis homi-ii. nibus neque locum aliquem, neque arma, neque arimantia bruta commodius & essicacius præsidium potuisse suppeditare, quam alii bomines. Eorum autem vis cum in longe distantia non feratur, necessum erat conjungi per quos sinis iste obtinendus erat.

II. NEC minus constat, ejusmodi securita-Neque eotem adversus alios homines præstare non posse rum pauduorum vel trium consensionem. Quia facile corum, sed est, ut ad paucos hosce opprimendos tot contorum; spirent, ut certissimam sibi de illis victoriam c. ii. § 2. spondere possint; quibus spes successus & impunitatis siduciam ad aggrediendum est datura. Igitur ad istum sinem necessarium est, insignem bominum multitudinem sese conjungere; ut paucorum hominum ad hostes accessio, non sit ipsis conspicui momenti ad victoriam.

III. Inter multos istos, hoc fine coeuntes, Per eadem oportet ut lit consensus circa adbibenda media media in ad eundem sinem idonea. Nam etiam multi, nem conni consentiant inter se, sed distracti sententiis spiranti-

E e 3 - in c. ii. § 3.

Cap. 6. in diversa tendant, nihil efficient. ad tempus confentiant, impellente aliquo affectu, mox tamen, prout mutabilia funt hominum ingenia & inclinationes, in diversa abibunt. Et quamvis pacto inter se promittant, quod ad defensionem communem vires suas fint adplicaturi; tamen ne hoc quidem modo ad diuturnitatem isti multitudini sat cautum erit. Sed oportet ut quid amplius accedat, ut qui semel ad pacem & mutuum auxilium causa communis boni consenserint, prohibeantur, ne postea, cum bonum suum privatum a publico discrepare visum fuerit, iterum disfentiant.

na potestate unio.

IV. CETERUM in humano ingenio duo potissimum occurrunt vitia, quæ impediunt, quo tum sub u- minus multi sui juris, & abs se invicem non dependentes, diu in communem aliquem finem c. ii. § 5. possint conspirare. Unum est diversitas inclinationum & judicii circa discernendum, quod ad finem est utilissimum; cui in multisest conjuncta bebetudo ad dispiciendum, quæ sententia ex pluribus sit magis proficua; & pervicacia mordicus defendendi, quod semel ucunque arriserit. Alterum est torpor & aversatio ultro faciendi quod utile est, ubi desit aliqua necessitas, quæ tergiversantes velint nolint ad officium faciendum subigat. Priori vitio occurritur, unitis in perpetuum voluntatibus omnium: posteriori autem, si constituatur aliqua potestas, quæ præsens, & in sensus incurrens, malum infligere possit communi utilitati reluctantibus.

V. Uniri multorum bominum voluntates nul-Cap. 6. la alia ratione possumt, quam si unusquisque Unio vosumam voluntatem voluntati unius hominis, aut luntatum unius consilii subjiciat; ita ut deinceps proqui obtinevoluntate omnium & singulorum sit habendum, atur? quicquid de rebus ad securitatem communem necessariis ille voluerit.

VI. Potestas autem talis, quæ omnibus sit Unio virimetuenda, itidem inter multos homines nulla liqua, poalia ratione constitui potest, quam si omnes & testate qui
singuli sese obligaverint, ut eo modo vires suas siat?
sint adplicaturi, sicut ille voluerit, in quem
omnes virium suarum directionem resignarunt.
Ubi autem & voluntatum & virium unio sacta
fuerit, tunc demum multitudo hominum in
validissimum corpus, civitatem nimirum, animatur.

VII. Porro ut civitas regulari modo coa-Eo pertilescat, requiruntur duo pasta, & unum decre-net pastum
tum. Primo enim omnium illi multi, qui in singularum
libertate naturali constituti intelliguntur, ubi lis:
ad civitatem faciendam congregantur, inter c. ii. § 7.
se singuli cum singulis pastum ineunt, ut in
unum & perpetuum cœtum coire velint, suæque salutis ac securitatis rationes communi
consilio ac ductu administrare; uno verbo, ut
velint concives mutuo sieri. In quod pactum
omnes & singuli ut consentiant necessum est.
& qui non consenserit, is extra suturam civitatem manet.

VIII. Post isthoc pactum oportet, ut de-Et decrecretum siat, qualis forma regiminis sit intro-tum de forducenda. De hac enim antequam constitutum ma regi-

E e 4.

fit,

Cap. 6. fit, nihil constanter poterit empediris, quod al

IX. Post decretum circa formam regimi-Denique, padumin nis, altero patto opus eft, quando constituinter cives tur ille vel illi, in quem, vel quos regimen & impenascentis civitatis confereur: rantem. c. ii. § 8. pacto hi ad curam communis securitatis & s lutis, reliqui ad obsequium his præstandum sese obstringunt; quo ipso etiam omnes suam voluntatem subjiciunt voluntati istius velista rum simulque suarum virium usum & adplicationem ad communem defensionem eiden vel iisdem deserunt. Arque hoc pactum wii rite fuerit exfecutioni datum, tunc demum perfecta & regularis civitas inde provenit.

Civitatis X. CIVITAS ita constituta ad modum snatura & nius personæ concipitur, unoque nomine ab omdesinitioex nibus particularibus hominibus distinguius,
traditis.
c. ii. §13. atque dignoscitur, habetque peculiaria jura ac
res proprias, quæ neque singuli, neque multi,
neque

Hanc auctoris doctrinam perstringunt Titius & Barbeyraccius; præcipuè eo nomine, quod ex falsa bypothesi resultat, quasi ingens hominum multindi, civitatis condendæ causa convenerit, aut omnes vel prime saltem civitates libero consensu constructæ sunt; quarm neutra tamen est veritati consentanea, quoniam vii se civitatum orige valde probabilis. Quæ quidem omnis, salva auctoris doctrina, facile concedi possant. Non enim quæritur quænam sit de saste civitatum origo, sel quid de earum origine præcipit jus naturale, Quodi vero rationi & philosophiæ consona sit theoria, quam noster proposiut, quod quidem negari non potest, nihil omnino valet, si vix ullum deprehendere possumu exemplum civitatis, quæ regulariter & per ejulmodi pasta

neque adeo omnes simul citra eum, qui sum cap. 6.
mum habet imperium, seu cui regimen civitatis commissium, sibi asserre possium. Unde
civitas definitur quod sit persona mordis
composita, cujus voluntas ex plurium pattis implicita & unita, pro voluntate omnium babitur, ut singulorum viribus & facultatibus ad
pacem & securitatem communem uti possit.

L. II.

XI. Exserit autem sesse voluntas civilaRegimen
tis, tanquam principium actionum publica-civitatis
rum, vel per unum bominem, vel per unum veluni boconcilium, prout in illum aut hoc summa rec. ii. §14;
rum suit collata. Ubi penes unum hominem
est regimen civitatis, civitas velle intelligitur,
quodcunque isti homini (cui sanam rationem
constare præsupponitur 3) placuerit, & quidem circa negotia quæ ad sinem civitatum
spectat.

XII. VERUM ubi regimen civitatis collatum est in concilium, ex pluribus hominibus lio ex pluconstans, quorum quisque suam retinet volun-ribus collesto commissum.

pacta expressa confuerit. Conf. Locke de Civ. Imp.
P. II. c. vii. Alg. Sidney de Civ. Imp. c. iii.

Recle addit, cui sand ratto conftet; eui adjungte Titius, junta prascriptum legum fundamentalium.

Digitized by Google

tatem

<sup>2</sup> Hanc definitionem ex Hobbesio de Cive, c. v. § 9. desumpfit nosser, quant non satis esse attentam notate Titius, cum civitatem & imperantem constantate. Aliam ipse affect in Specima. Juris Publ. L. VI. c. vil. Pip. Accipe autem Grotiuntum. Civitate est catus, persecus liberorum bominum juris fruendi & communis arelitatis causa sociatus. De Jure B. & P. L. I. c. i. § 14. Que ab ista Ciceronis hand mustum differt, quam supra attulimus ad cap. v. not: 1.

Cap. 6. tatem naturalem; regulariter illud habetur pro voluntate civitatis, in quod consensens major pars hominum, ex quibus concilium componitur 4; nisi expresse statutum sit, quota pars concilii consentiens requiratur ad repræsentandam voluntatem universitatis . Ubi autem duze sententize discrepantes pares sint, nihil agetur, sed res in priori statu manebits Inter plures sententias discrepantes illa præ valebit, quæ singulis dissentientibus major est; modo in earn tot conspirent, quot alias volum tatem universitatis per sanctiones publicas repræsentare possunt 7.

Membra esvitatis. <del>im</del>perans & civis.

XIII. CIVITATE ita constituta, ille in quem imperium est collatum, prout vel est unus homo, vel unum concilium paucorum «. ii. § 19. aut universorum, Monarcha, Senatus, aut Populus liber dicitur; reliqui Subditi audiunt, aut Cives, vocabulo hoc latius accepto. pressius illi quibusdam duntaxat cives soleant dici, quorum coitione & consensu primo divitas coaluit, aut qui in horum locum succesferunt; nempe patresfamilias. Sunt porto civas vel originarii vel adscititii. Illi sunt, qui

<sup>4</sup> Similiter Gaotius: Pars major nomine universitatis obligant fingules, qui sunt in societate. De Jure B. & P. L. II. c. v. 4 17.

<sup>5</sup> Sic in Polonia una vox negativa contra cætera omnes ita valehit, ut re infecta concilium dissol-

Nova vis requiritur ad novum effectum creandum; unde paribus sententiis æquum est res manere in flats quo. Senec. Epist: 81. Reus sententiis paribus absil witur.

el initio civitati nascenti intersuerunt, vel Cap. 6.
ui ex hisce sunt geniti; quos etiam indigeas adpellari mos est. Hi autem sunt, qui
ivitati jam constitutæ extrinsecus accedunt eo
ine, ut fortunarum ibi sedem sigant. Nam
qui tantum ad tempus commorandi causa in
ivitate versantur, etsi tantisper ipsius imperio subjiciantur; cives tamen non habentur,
sed peregrini aut inquilini vocantur.

XIV. IsTA tamen, quæ super origine ci- Imperium vitatum tradita sunt, non obstant, quo minus sensu à imperium civile a Deo esse recte dicatur. Cum Deo fu? enim idem legem naturalem ab omnibus ho-c. iii. minibus exerceri velit; & vero post multiplicatum genus humanum tam horrida vita inter homines proventura fuerit, ut legi naturali vix ullus relinqueretur locus; cujus tamen exercitium per institutas civitates egregie promovetur: ergo (cum qui jubet finem, jubere etiam censeatur media ad finem necessaria) Deus quoque mediante dictamine rationis antecedenter præcepisse humano generi multiplicato intelligitur, ut civitates, quæ fummo imperio velut animantur, constituerentur. Quarum

<sup>7</sup> Exempli causa: Si tres voces steterint pro una parte, quatuor pro altera, & quinque pro tertia, tum vincet, quæ quinque habet: si modo tot sint voces conspirantes, quot ex legibus civitatis universitatem repræsentare possunt. In plerisque societatibus requiritur, ut major pars totius numeri conspiret.

Qui verò contendunt civile imperium à Deo orlri, quiddam prorfus divertum fignificatum esse volunt;

Cap. 6. rum ordinem quoque in divinis literis, o presse adprobat, éjusque sanctimoniam por liaribus legibus sancit, sibique illud peculia ter cura esse testatur.

#### CAP. VII.

## DE PARTIBUS SUMMI IMPÉRIA

Partes I. Quibus modis ejusdem sele vis in civeria:

L.vii.c.iv. liquido porest colligi.

Potestas

II. In civitate omnes suam voluntatem subscribe feilicet se miserunt voluntati imperantium circa negota rendi le ad salutem civitatis sacientia, ut velint sacre ges:

e. iv. § 2. quicquid illi voluerint 2. Hoc ut sieri possit, necessium est, ut imperantes civibus significat,

viz. immediatè & specialiter à Deo sundatum esse sur pactis aut ullo humano actu interveniente : unde hijusce opinionis desensores inviolabilem quandam mijestatem & sanctitatem regibus inesse quan quiden dimissam, sibi in mente persuadeant : quam quiden sententiam argumentis tam ex sacris literis quam ex lumine naturali petitis stabilire aggressi sua regi imperii fortissimi assersores; quales suerunt Hobbussius, Filmerus, Leslevus, & asii. Sed nil nis nugas agunt. Ex iis quae supra dicta sunt, facile patebit civile imperium aliunde originem duxisse; a neminem mis consentientem alieno imperio subjici. Sed de hae quaestione videsis Locke de Costo lup: Vid supra Histor. Juris Nat. § 51; p. 73.

Iftud Cap. æ ipsorum circa talia sit voluntas. itur faciunt non folum per mandata ad finclos directa circa negotia particularia; fed iam per generales regulas, unde omnibus in erpetuum de agendis omittendifve conflet. er quas etiam definiri folet, quid cuique rum, quid alienum censeri debeat; quid in rivitate pro licito, quid pro illicito, quid pro nonesto aut inhonesto habendum 3: quid cuique ex libertate paturali supersit, aut quomodo quisque usum suorum jurium ad tranquillitatem civitatis temperare debeat; quid denique & quo modo quisque suo jure ab altero exigere queat. Hæc omnia enim liquido definita esse, ad decus & tranquillitatem civitatis plurimum facit.

III. Is porro potissimus civitatum sinis est, Et interut homines mutua conspiratione & ope tuti minandi atque inapt adversus damna & injurias, quæ ab ho-sigendi minibus panas:

ninibus c. iv. § 3.

<sup>2&</sup>quot; Notandum est inquit Groreus hamines non pei pracepto sed sponte adductos experimento informitatis samiliarum sogregum advectus violentiam in sacietatum civilem coisse; unda ostum habet potestas civilis, quam ideo humanam ordinationem se surius vocat: (1 Ep. ii. 13.) quanquam alibi & divina ordinatio vocatur, quia hominum saluhue suinsitutum Deus probavit." (Rom. xiii. 1.) Gror. De Jure B. & P. L. I. c. iv. § 7.

<sup>\*</sup>Conf. Gron: De Jure B. & P. L. I. c. iii. § 17.

\*Que de legitus in genere ferendis supra dicta
fuerum (L. I. c. ii.) huc ettam applicari possure.

De lis feil relius, ques in medio reliquit les divinas qued obiter monandum este duxi, ne consundatur nossi

n. 7. minibus invicem inferri possunt & solent. ut obtineatur ab hominibus, quibuscum eandem focietatem conjungimur, non fuffici ut mutuo inter se paciscantur de injuriis no inferendis; neque etiam ut nuda superior voluntas civibus innotescat: sed opus est men pænæ, & facultate eandem repræsentand! Quæ pæna, ut huic fini fusficiat, ita est ten peranda, ut aperte majus malum sit leges vio lasse, quam observasse; utque adeo pœn acerbitas voluptati aut lucro, quod ex injun capitur aut speratur, præponderet. Nam no possunt homines non ex duobus malis min eligere. Licet autem multi per imminenten poenam ab injuriis non reprimantur, id tam inter minus frequentia habendum est: plane evitare conditio humana non par fur s. IV.

\_\_\_\_

nostri dostrina cum impietate Hobbesiana, quæ sub nesas, honestum & turpe omnino ab arbitrio principi pendere docet. Hobbes de Cive, c. 71. § 9. Vidit contra Cudworth. de Æternâ & Immut. Moralit.

<sup>4</sup> Hine oritur jus vitæ & necis. Vid. infra, co

xiii.

5 Addendum est justam dari proportionem inter de lictum & poenam, quam observare debent legislatore; & quoad hanc proportionem imprimis respiciendm esse ad damnum, squod sustinebit civitas ex crimme perpetrato; ut quo majus hoc sit, eo graviores poens subiret delinquens. Porro poenas remittere posti imperator, si modo lex quiddam duri praccipiat, restilitas reip. id suadeat. V. sapra, L. I. c. ii. § 10.

<sup>6</sup> De imperantis facultate judiciaria, quæ à nonnulli juristicie vocatur, pauca hic notanda veniunt, quæ a Rvs-

.. II.

IV. Qui a etiam sæpe controversiæ super Cap. 7.

Eta legum adplicatione ad facta singularia

riri solent, ac multa accurate expendenda oc
civium de

currant, si quid contra leges factum esse dica
civium de

currant, si quid contra leges factum esse dica
civium de

currant, si quid contra leges factum esse dica
civium de

civium cognoscere de

decidere, singulorumque facta, quæ legibus

contraria arguuntur, examinare, ac pænam

legibus convenientem dictitare & exsequi.

V. Ut autem qui in civitatem coiverunt Etien accadversus extraneos tuti sint, summi imperii sessa betti congregare, unire, & armare tot cives, aut rum: corum loco conducere, quot pro incerto nuci iv. \$5.00 mero & viribus hostium ad communem defensionem opus visum suerit; rursusque ubsi expedierit pacem sacere. Cumque & belli & pacis temporibus inserviant sadera, ut & commoda diversarum civitatum melius communicari possint, & validior hostis junctis vi-

Buddeo supplebimus. "Ut judicium rite procedat. se ratio postulat, ut primò adsit accusator. Perinde " autem est, sive accusatio siat à læso, sive ab illis, qui 56 publica auctoritate ad hoc funt constituti. Deinde " ut accusato concedatur defensio, ne non audieus damnetur. Huc pertinent advecati. Præterea fi causa non sie liquida, ut instituatur inquisitio. " autem instituatur per testes, jusjurandum, &c. Tortura, ss, ut vocatur, non tam ad inquisitionem, quam ad delicul s' confessionem est comparata, Denique sententia feraof tur, & quidem secundum afla & probata. Si cona' scientia judicis repugnet, iterum & quidem accu-" ratiori fludio inquifitio inflituatur." Phil. Prad. P. II. c. iv. S 13. \$ 25. 7 Vid. infra, cap. xyi.

Cap. 7. ribus repelli, aut in ordinem redigi quent penes fummum quoque imperium erit, un que tempori infervientia fœdera inire, univerfosque subditos ad ea servanda obstringere, simulque eximde redundantia commoda in civitatem derivare.

Nec non

VI. Cum etiam civitatis amplæ negotia, creandi
tam belli quam pacis tempore occurrentia, ab
magistrauno homine sine ministris ex magistratibus exetus:
c. in. § 6. cutioni dari nequeant; opus erit ab summo

imperio constitui homines, qui ipsius via controversias civium examinent, vicinorum consilia explorent, milites gubernent, ope civitatis colligant, & dispensent, ac denique utilitati civitatis undique prospiciant. Que ipsos summus imperans ad officium faciendum compellere, gestorumque rationes poscere po test ac debet?

VII. Qui a porro nec belli nec pacis tem-Imperandi pore civitatis negotia sine suntibus geri postributa & sunt, summi imperii est adigere cives, ut coslia: dem

c. iv. § 7.

<sup>\*</sup> Vid. infra, cap. xvii.

<sup>9</sup> Vid. infra, cap. xi. § 9.

<sup>10</sup> Vid. infra, cap. xi. § 10.

ruditos contentio: neque nostri est tantas lites componere, Sed ne questio intacta maneat, sententiam che Buddel, que mini maxima ex parte arridet, lectoribus sistam. "Ut rite intelligatur, quousque summo imperanti hoc competat, duo sunt observanda: primo imperantem tum absolute at imperantem, tum ut imperantem Christiane religioni addictum posse considerati, sed in ipsa reipublice administratione, hec debese

dem suppeditent. Id quod variis modis con-Cap. 7. tingit; puta, si vel cives aliquam bonorum aut proventuum regionis abs se insesse partem ad hos usus seponant, vel singuli cives de suis bonis conserant, simulque ubi opus sit operas suas præbeant; vel si vectigalia imponantum mercibus, quæ importantur, & exportantur (quorum illud tamen magis cives, hoc exteros onerat) aut si de pretio rerum, quæ consumuntur, modica pars decidatur.

VIII. Denique cum singulorum actiones Disponena sua cujusque opinione regantur; plerique di de pubautem de rebus ita soleant judicare, prout as-licis docsueverunt, & prout communiter judicari visueverunt, & prout communiter judicari visueverunt, et proprio ingenio vera & honesta dispicere queant: inde civitati expedit,
ut publice ejusmodi dostrinis personet, quæ
cum recto sine & usu civitatum congruunt, simulque animi civium à puero istis imbuantur.
Ejusmodi igitur doctrinas qui publice doceant,
summi imperii est constituere ".

IX.

<sup>&</sup>quot;debere esse conjunctissima: deinde religionem
"Christianam quoad externa, directione quadam opus
"habere, sed hanc directionem ita instituendam esse,
"ne indoli & naturæ hujus religionis adversetur.
"Hæc adeo clara esse arbitror, ut à nemine in dubium
"vocari possint.
"Hisce præmissis, assero, primo summum imperan.
"tem obligatum esse ut impediat, ne religio talis in.
"troducatur, quæ statum civitatis evertere, aut tranquillitatem per se turbare possit: multo minus itaque
"atheismo locum concedet, cum hie palam saluti civitatis adversetur: deinde summum imperantem us

Cap. 7. IX. Sunt autem iste partes summi imprime rii naturaliter ita connexa, ut, siquidem regui partes satura singulæ penes unum radicaliter esse debeat fant indi- Nam si una vel altera plane absuerit, ma visa.

c. iv. § 11. cum erit imperium, nec ad sinem civitationes.

pr

" Christianum, obligatum esse, ad salutem ziene " fuorum civium promovendam, & hunc in finem i " omnem operam navandam esse, ut vera religion " reat ; fed per vim eam propugnare nequit, com a tura veræ religionis hoc non exigat, nec permitta " interim impedimenta, quæ obstant quo minus h " reat, aut in integritate sua conservetur, reche man " vere potest : non autem summi imperants d oradicare verbum, administrare sacramenta, G. w. " que nec natura reipublica, nec officium fami "imperantis, nec indoles Christianæ religionis in " requirent. "Hæc cum satis manisesta sint, haud difficult o quibus partibus jus majestatis circa sacra, absolvam, "intelligitur. Nimirum, summus imperans curat \* se debet, ut idonei ministri constituantur, sed iu t " invitis nemo obtrudatur, nisi manifesta sit auditorus " malitia: Summus imperans corruptam ecclesian of quoad mores, & quoad dogmata, reformare pount of Summus imperans ad religionem quandam ample 46 tendam neminem cogere potest: si nova hans singruat, prohibere doctoribus potest, ne nova de · mata disseminent, nifi forte pacta specialia obsteu, quod fi nihilo fecius id faciant, punire cos poteti " quidni enim hanc malitiam ut cætera delica re " publicam turbantia, punire posset? Seductos in quibus nulla est malitia, punire nequit, przeerim s error per se rempublicam non turbet ; omnem tamen operam navare debet, ut in rectam viam rerocen-

tur: Summus imperans ceremonias & ritus sacras pra-

procurandum idoneum. Sin autem istæ divi-Cap. 7. dantur, ita ut quædam radicaliter sint penes umum, reliquæ penes alium; irregularem remp. & male cohærentem emergere necessum est ".

CAP.

pugnant : huc & pertinet indiaio festorum, &c. Summus imperans recte convocat concilia, eadem dies rigit, iisdem præest, & illorum decretis vim obligandi civilem addit ; disputationihus quoque de rebus - facris modum, limites, & formam præscribere potest : qui sacris operantur, omnino summo imperansti, sunt subjecti, hoc enim requirit reipublicæ salus : \*\* Ad summum imperantem pertinet administratio 44 suprema bonorum ecclesiasticorum, constat enim quod se bona ecclesiastica revera fint publica, adeque sum-" mi imperantis, ad certos faltem usus destinati, hinc « & urgente necessitate ea abalienare, aut in alios con-" vertere usus, potest. Qui autem temere hoc facit. e' animum Numinis & religionis contemptorem palam " prodit. Denique & constitutio fori ecclesiastici huc " pertinet. De cæteris autem ex hactenus dictis " judicium ferri potest.

"Ita ergo cum intelligatur, quænam juris hujus sint partes, nunc quod soli imperanti hoc competat, probo : primo quia natura civitatis requirit, ut omnium rerum & negotiorum suprema administratio sit penes summum imperantem: deinde, quia nec uatura religionis, nec ecclesiæ Christianæ requirit, ut penes alium quam supremum imperantem sacrorum sit dispensatio; & denique quia exemplis, & auctoritate veteris ecclesiæ, idem comprobari potest."

Phil. Prad. P. II. c. iv. S. 13. § 19—22. Vid supra Hist. Juris. Nat. not. 88. p. 80.

<sup>12</sup> Sed nil vetat quo minus imperium inter plures dividatur, ut forma sit Aristocratia, vel mixta Monarchia; & ut diversis imperii partibus diversa constituantur potestates. Sic in Britannia suprema potestas F f 2 Regi

### CAP. VIII.

## DE FORMIS RERUMPUBLICARUM.

Formare- I. C UMMUM imperium, prout vel in uno bomine vel in uno concilio ex pauci rump. Wariæ. L. VII. c. aut universis constante reperitur, diversas for mas rerump. producere folet.

Vel regulares wel irregul**a**res.

II. Sunt autem formæ civitatis vel regult res vel irregulares. Illæ funt, ubi imperium fummum in uno subjecto ita est unitum, utilc.v. § 2. lud indivisum & inconvulsum ab una volutate per omnes civitatis partes atque negoti sese dispenset. Ubi hoc non deprehenditur, irregularis forma civitatis erit.

Illæ Monarchia, tia, De. mocratia. c, v. 💃 3.

III. CIVITATIS regularis tres sunt forma. Prima, quando fummum imperium est peres Arifocra- unum hominem; & dicitur Monarchia. tera, quando fummum imperium est penes concilium ex selectis duntaxat civibus constans; & vocatur Aristocratia. Tertia, quando fummum imperium est penes concilium ex universis patribus-familias constans; & appellatur Democratia. In prima is, qui re-

> Regi & confilio optimatum & populi (quod Parliametum vocant ) competit; attamen Regi foli quædam potestates peculiariter adhærent, v. g. jus belli & pacis administratio legum; & similiter quædam Parliamento, v. g. jus indicendi tributa; & quædam utrique conjunctim, v. g. jus leges ferendi & abrogandi.

rum potitur, dicitur Monarcha; in secunda, Cap. 8, Optimates; in tertia, Populus.

IV. In omnibus hisce formis potestas quidem est eadem. Sed in eo insignem habet chia pra commoditatem monarchia præ reliquis formis, aliis quod in ea ut deliberetur & decernatur, i. e. commediut imperium actu exerceatur, non opus sitc.v. § 9. remporibus & locis condictis, sed quovis loco & tempore deliberari & decerni possit; sic ut Monarcha semper in proxima sit potentia ad actus imperii exercendos. Sed ut Optimates & Populus, qui non funt una persona naturalis, decernant, necessium est, ut certo loco & tempore conveniant ibique super negotiis publicis deliberent & decernant: cum alio modo voluntas senatus ac populi, quæ ex conspirantibus majoris partis sententiis resultat, cognosci nequeat 1,

V. CÆTERUM uti circa alia jura, ita & Vitia circa summum imperium contingit, ut id ali-civitatis, cubi bene, alicubi pravè & imprudenter admi-aut bominum. nistretur. Unde sit, ut aliæ civitates sanæ, aut status. aliæ morbidæ & corruptæ dicantur: etsi prop-c.v. § 10. ter istiusmodi morbos, peculiares formas aut species rerumpublicarum comminisci necessum

I Singulæ civitatum formæ & commoda & incommoda fibi adjuncta habent: de quibus auctores plurima disceptarunt. Neque tamen (ut cum OTTONE loquar) magna hujus disceptationis est utilitas: nam optima forma est, quæ cum genio populi cujusque maxime convenit. Est quoddam genus natura factum ad herum recipiendum, aliud ad regem, aliud reip. aptum, & æqualitatis amans, ut pulchrè Aristoteles exemplis docuit, Polit. L. VII. c. vii.

Cap. 8. non fit. Eorum autem morborum, quib civitates infestantur, alii in bominibas, alii ipso statu hærent. Inde alia vitia bominus alia vitia status audiunt.

VI. Vitia bominum in Monarchia funt, i Vitia boqui folium obtinet, regnandi artibus destimi minum in tur, nullaque aut non sufficiente reipubl. cur Monarcbia. tangitur, eamque pravorum ministrorum ambitioni aut avaritiæ lacerandam prostituit; fi sævitia & iracundia idem est terribilis; si etiam citra necessitatem remp. in casum dan gaudet; si quæ ad tolerandos sumptus rein conferuntur, luxu, aut per inconfultas largi-

> si injustus est; & si quæ sunt alia, per quæ mali nomen principis comparatur. VII. Vitia bominum in Aristocratia sunt, si per ambitum, pravasque artes via in senatum

> tiones diffipat; si pecunias civibus extorus præter 'rationem accumulat; si contumeliosis,

Vitia ho-minum in

ciuntur.

Ariflocra- patet viris improbis aut ineptis, exclusis melioribus; si optimates factionibus distrahuntur; si plebe tanquam mancipiis abuti, & bona civitatis augendo privato patrimonio intervertere student.

VIII. Vitia bominum in Democratia sunt, si minum in inepti & turbulenti homines turbulenter & Democra importune sententias suas tueri solent; si tia. egregiæ & reip. non prægraves virtutes opprimuntur; si per levitatem leges temere figuntur atque refiguntur, & quæ modo placuerunt mox citra rationem displicent; si fordidi & inepti homines rebus gerendis præfi-

. 3 8

IX. Villa

IX. Vitia bominum, quæ in quamvis civita- Cap. 8. tis speciem cadunt, sunt; si, quibus imperii vitia boadministratio incumbit, officio suo negligenter minum in aut prave sunguntur; & si cives, quibus sola quavissorobsequii gloria relicta est frænum mordent.

X. Ast Vivia Status sunt, ubi leges aut in-Vitia status stituta civitatis non sunt attemperata ad ge-tus nonnulnium populi, aut regionis; aut ubi eadem cives disponunt ad turbas internas, aut ad justa vicinorum odia incurrenda; aut si eosdem ineptos reddunt ad obeundas sunctiones, quæ reip. servandæ sunt necessariæ: puta, si per leges civitatis non possint non in imbellem segnitiem resolvi, aut inidonei ad pacem ferendam reddi; aut si leges sundamentales ita sint dispositæ, ut per eas negotia publica non possint non tarde aut dissiculter expediri.

XI. Morbidis ejusmodi rebuspubl. multi peculiaria quoque vocabula adplicant; ita Oligariut vitiosa Monarchia vocetur Tyrannis; viti-chia, Ochosus status paucorum Oligarchia; vitiosus sta-locratia, tus popularis Ochlocratia. Etsi frequenter contume quarium tus popularis Ochlocratia. Etsi frequenter contume quarium aut morbum reip. quam suum affestum aut displicentiam in præsentem statum, imperantesve exprimant. Sæpe enim, cui vel Rex vel status Monarchicus displicet, Tyrannum aut Dominum solet vocare etiam legitimum & bonum principem, præsertim ubi is leges severe exservium. Sic & cui dolet Senatu se excludi,

Ff4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ut in *Poloniâ*, ubi in concilio (quod *Dist* appellant) omnium ad unum confensus requiritur, ut quiddam ratum fit.

Cap. 8. cum tamen aliis senatoribus inferiorem se hautquaquam arbitretur; per contemtum invidiam à ligus, illos vocat, q. d. paucos quos dam, qui cum nulla re cæteros emineant, i pares tamen aut meliores non sine fastu imporium exerceant. Denique superbo homine ingenie, & quibus æqualitas popularis invise est, ubi in Democratia pari omnes jure de republ. suffragia ferre vident cum tamen in quavis civitate plebis maximus sit numerus; Ochlocratiam id vocant, q. d. statum, ubi vilis turba rerum potitur, nec egregiis vins, quales ipsi se ducunt, aliqua prærogativa relinquitur.

XII. Respublica irregularis est, in qua non Reipublicæ irregularis varia sperita perfecte unio illa, in qua essentia civitat's consistit, deprehenditur; idque non per mocies. c. v. § 14. dum morbi, aut vitii in administratione reip. 15. hærentis; sed ut publica lege aut consuetudine ea velut legitima sit recepta. Cum autem aberrationum a rectitudine infiniti esse modi queant, non possunt ețiam irregularium rerump. certæ & definitæ species constitui. doles tamen ejus ex uno aut altero exemplo. plane potest intelligi. v. g. Si in aliqua republica senatus & populus summo utrinque jure

<sup>3</sup> Hic autem recte notat Otto non ideo labe aut vitio adspergi remp. quod irregularis est. Irregularis sorsan vocabitur regni Britannici sorma, (quippe quod in eo suprema potestas regi, optimatibus & populo conjunctim attribuatur) quam tamen optime constitutam esse compertum suit. Ipse Cicero remp. tripliciter temperatam optime constitutam judicavit.

ure negotia publica tractent, ita ut neuter Cap. 8. Ilteri obnoxius fit. Aut si in regno aliquo procerum potentia ita invaluerit, ut regi deinceps non alio modo, quam inæquales sæderati subsint<sup>3</sup>.

XIII. Systemata civitatum vocamus, ubi Systema ciplures perfectæ civitates aliquo peculiari vin-vitatum culo ita connectuntur, ut ipsarum vires fere c. v. § 16. pro unius civitatis viribus haberi queant. Exsurgunt autem systemata duplici potissimum modo: uno per communem Regem, altero per soedus.

XIV Mediante communi Rege Jystema e-Aliud emergit, quando plura separata regna vel ex mergens
conventione, vel ex occasione matrimonii, hæ-ni rege:
riditatis, aut victoriæ, unum & eundem ha-c.v. 17.
bent regem: ita tamen ut ideo in unum regnum non coalescant, sed singula juxta suas leges
sundamentales a communi rege administrentur.

XV. Altera species systematum provenit, Aliud ex quando plures civitates vicinæ perpetuo sæde-plurium re ita connectuntur, ut aliquas partes summi perpetuo imperii, quæ præcipue desensionem contra sædere extraneos spectant, non nisi consensu omnium exercere velint, salva manente de cætero singularum civitatum libertate & independentia.

Sic enim scribit de Rep. apud Nonsum: Statue effe optime constitutam remp. quæ ex tribus illis generibus, negio optimatum & populari confusa modice, nec puniendo irritet animum, immanem ac ferum, nec omnia prætermittendo licentia cives deteriores reddat.

<sup>4</sup> Ut in Belgio Faderato, cujus fingulæ provinciæ propriam remp. conflituunt; & omnes in rebus companis desensionis contra extraneos conjunguntur.

CAP.

#### C A P. IX.

# De Affectionibus Imperii Civilis.

I ABET hoc omne imperium, quo universa aliqua civitas regitur in qualibet reip. forma; ut sit summum, i. e. in qualibet reip. forma; ut sit summum, i. e. in t. VII. c. sui exercitio a nullo homine tanquam superiore dependens, sed ex proprio judicio & arbitrio sese exserens, sic ut ejusdem actus a nemine tanquam superiori queant intiti reddi.

Adeque in II, INDE etiam est, quod idem imperium serris in- sit aruneusuror, seu nemini mortalium obstric-dependens. tum ad reddendas rationes eo cum essectu, ut si eas alteri non adprobaverit, poenis humanis aut coercitioni, velut a superiore prosectis, co nomine sit obnoxium?

In commune jubes si quid, consesque tenendum, Reimus jussa subi ; tunc abservantior aqui Fit populus, nec forre negat, cum viderit ipsum Authorem parere sibi : compositur orbis Regis ad exemplum, nec sic inflettere sensus Humanos editta valent, ut wita regentis.

III. Cui

A Conf. Grov. De Jure B. & P. L. I. c. iii. iv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot. Bolit. L. IV. c. x.

<sup>3</sup> Conf. Habbes. De Cige, c, vi. § 14.

<sup>4</sup> Illud imperatorem præclare admonet CLAUDIA. NUS. De Conf. Honor. iv. 296.

III. Cui conjunctum est, ut idem summum Cap. 9. imperium legibus bumanis & civilibus, ut talibus, sit superius, iisdemque adeo directe non civilibus obstringatur. Istæ enim leges a summo im-superius: perio tam in origine, quam in duratione decevit. Inde sieri non potest, ut per istas idem obligetur; cum alias idem seipso superius foret. Etsi ubi summus imperans quædam civibus lege injunxerit, quorum materia in ipsum quoque cadit, decorum sit & ad autoritatem legi addendam prosicuum, ut ad eadem iste ultro sese componat 4.

IV. Habet denique & peculiarem santti-santummoniam summum imperium, ut non solum que, cui
ejus justis legitimis resistere nesas sit, sed & resistere
ejustidem asperitas, non secus atque a probis c. vi. § 5liberis parentum morositas, a civibus sit patienter serenda. Quin & ubi atrocissimas injurias intentaverit, singuli potius suga sibi
consulent, aut quantamcunque calamitatem
sustinebunt, quam serrum in durum quidem,
sed tamen parentem patrize stringents

V. PRÆ-

s Regem timendum & honorandum esse omnes boni fatentur & suadent; etiam malum & injuriosum din tolerandum, nec sacile tentanda ultima remedia. Itaque nequaquam audiendi sunt, qui summos imperantes, quoties imperio suo male utuntur, protinus coercendos esse docent. Non videtur autem omnino negan, dum jus populi ad injurias propulsandas; sed disinguendum est cum Barreyraccio (ad Gaotivas, De Jure B. & P. L. I. c. iv. § 2.) inter injurias dubias & tolerabiles, & manifestas ac intelerandes. Qua prioris generis sunt, eas patis quisque debet, non propest principem.

Cap. 9. V. PRÆTEREA summum imperium, in

Summam

Monarchiis potissimum & Aristocratiis, alisimperium cubi absolutum, alicubi limitatum deprehenalibi abso-ditur. Absolutum imperium monarcha habere
lutum;
c. vi. § 7.

ex judicio non ad normam certorum ac perpetuorum statutorum, sed prout præsens rerum conditio videtur exigere, quique adeo
proprium ad arbitrium salutem reipubl. prout
ejusdem tempora postulaverit, procurat.

Alibicertis VI. VERUM quia unius hominis judicium limitibus ab erroribus non est immune, & voluntas in circumferiptum.

G. vi. § 9.

principem, qui ne quidem minimam injuriam inferendi ius habet, sed ne societas civilis turbetur. autem generis nemo pati tenetur; easque repelli finis ipse civitatum constitutarum postulat : tantum abest ut vetet. Confitentem habemus ipsum GROTIUM, fortistimum regiæ majestatis & inviolabilis sanctimoniæ affertorem, casus summæ necessitatis tacitam habere exceptionem, & in gravissimo & certissimo discrimine legem de non resistendo nos non obligare: adhibità tantum cautione, in tali periculo personæ regis parcendum. Qui se hostem populi totius profitetur, (verbis GROTIANIS utor) is eo ipso abdicat regnum. Jure B. & P. L. I. c. iv. § 7, 11. Similiter Buddetis: Cum imperans hostitem erga rempublicam induit shimum, atque in tyrannum degenerat, omnino ut illi refistatur, par est. Hoc natura & finis civilis societathe postulat, in quam homines coiverunt, non ut perdesentur sed ut conservarentur.' Multo magis hoc tum licet, si imperantis limitata sit potestat, atque status aut ordines regni în confortium fummi imperii quo. dammodo veniunt. In eo tamen citra controversiam fatikur Grotivs, dum populo jus puniendi principem seu summum imperantem tribuis. Cum enim Populus fumma

praya flexilis, in tanta cum primis libertate; Cap. 9. quibusdam populis consultum visum, ejus imperii exercitium certis limitibus circumscribere 6. Id quod factum, dum ad certas leges circa administrationem partium imperii in delatione regni regem adstrinxerunt; & si quando negotia summam rerum spectantia, quæque in antecessum definiri nequeunt, inciderent, voluerunt ea suscipio non nisi præsciente & consentiente populo, aut ejusdem deputatis in comitia convocatis, ut eo minor occasio regi præbeatur a salute regni aberrandi.

summo imperanti resistere potest, hoc sit per modum belli, non per modum judicii & pænæ, quæ superiorem supponit. Populus autem non est superior summo imperante. Interim etiam quoad facultatem resistendi, quam populo tribuimus, certi observandi sunt gradus. Primo enim, cum summi imperantes aliquid jubent, quod legibus divinis adversatur, fas est non obedire. At 4. 9. Sed non statim vim usurpare licet. Deinde, si ipse imperans vim addat, incipiatque sævire in innocentes, sed, ut hactenus remp. directe non pessundet, quidvis potius præsertim religionis causa tolerandum, quam violenter refistendum est, exemplo christianorum primitivæ ecclesiæ. Denique, si non tantum in innocentes sæviat, sed leges etiam sundamentales violet & cuncta conturbet, tum demum ei ut hosti resistere licet. Theol. Moral. P. II. c. iii. S. 7. 59. Ut paucis dicam; urgente tantum summà necessitate. i. e. cum respublica aliter servari nequeat, supremo magistratui resistere licet.

Manisestum est igitur id inique admodum statutum esse ab Hobbesso, Summum imperium neque viribus civitatis neque ulla glia limitandum. De Cive, e. vi.

§ 18,

VII. SOLET

Digitized by Google

VII. Solet denique in regnis occurrere aliquod discrimen circa modum babendi regbentur in num, qui non in omnibus æqualis deprehenpatrimonio ditur. Quidam enim reges dicuntur regnum vel usufrudu.

§ 14-16. libitu dividere, alienare, transferre possint, in quemcunque voluerint. Quod potiffimum continget illis, qui armis regnum sibi quæsivere, ac suum sibi populum ipsi secerunt. Reliqui autem reges, qui ultro a populo funt adsciti, etsi summo jure imperium exerceant; regnum tamen pro libitu dividere, alienare. aut transferre nequeunt; sed in eo ad successores demittendo legem fundamentalem, aut confuetudinem in populo receptam fequi tenentur; eoque a quibusdam certo respectu cum usufructuariis comparantur.

### CAP. X.

DE Modis adquirendi Imperium, imprimis Monarchicum.

Imperii adquirendi I. OUANQUAM ad quodvis Imperium duples molegitimum constituendum consensus
L. VII. c. subjectorum requiratur, is tamen non ubivii. que

Digitized by GOOGLE

<sup>7</sup> Similiter GROTIUS: "Summum imperium diclator Romanus habebat jure temperario: Reges plerique tam qui primi eliguntur, quam qui electis legitimo ordine fuccedunt, jure ufufructuario: at quidam reges pleno jure proprietais, ut qui justo bello
imperium quæsiverunt, aut in quorum ditionem
populus

que pari modo elicitur. Interdum enim Cap. 10. per violentiam bellicam aliqui adiguntur in victoris imperium consentire; interdum ultro ad aliquem principem constituendum cives accedunt.

II. Modus adquirendi imperii violentus fo-Violentus let vocari occupatio, quando scilicet aliquis, tionem, ejusta bellandi causa subnixus, favente vi ar-jusque timorum ac fortuna, populum aliquem eo re-talus: digit ut ipsius deinceps imperio sese subjicere cogatur. Cujus imperii legitimus titulus non inde folum deducitur, quod victor, si rigore belli voluisset uti, vitam plane victis adimere potuisset, atque sic, dum minore istos incommodo defungi patitur, clementiæ infuper laudem nanciscatur: sed & quod cum altero in bellum descendens, quem ipse antea læserat, & cui æquam satisfactionem præbere renuit, omnes suas fortunas aleæ martis exponat, sic ut jam in antecessum tacite consenserit in quamcunque conditionem, quam eventus belli ipfi est assignaturus.

III. Ultroneo autem consensu populi paratur Consensu, regnum interveniente electione, qua populus per electione constituendus, aut jam constitutus, ultro cerpulo factum hominem, suo judicio imperii capacem, am. designat; cui quando decretum populi suerit c. vii. 66,

'Conf. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. vii

<sup>&</sup>quot; populus aliquis, majoris mali vitandi causa, ita se dedidit ut nihil exciperetur." De Jure B. & P. L. l. c. iii. § 11. Ubi rectè notat BARBEYRACCIUS, re vera nullum omnino regnum esse in patrimonio, nise ex consensu expresso vel tacito populi.

Cap. 10. significatum, idque ille acceptaverit, promisso populi obsequio imperium confertur.

IV. ELECTIONEM in civitate jam conftinum, ejust tuta, siquidem illa suscipiatur rege priore de-

que incom- functo, antecedere solet interregnum. In quo c. vii. § 7. licet ad imperfectam formam recidat civitas, dum cives primo tantum pacto inter se connectuntur: multum tamen firmitatis ei adhuc addit nomen & affectus communis patriæ, civiumque plerorumque fortunæ isti loco fere affixæ; quæ bonos cives subigunt, ut ultro tantisper pacem inter se colant, & quantocyus ad plenum imperium instaurandum incumbant. Etsi magnopere ad incommoda, ex interregnis oriri apta, evitanda faciat, si in antecessium constituantur, penes quos solio vacante interim reip. administratio esse debeat 2.

Successio constituta arbitrio regis wel populi.

V. CETERUM alicubi quidem singulis monarchis defunctis nova instituitur electio. Alicubi autem regnum ea lege in alterum confertur, ut citra novam intervenientem electioc. vii. § 11. nem in alios per successionem transeat. Illud ius successionis constituitur vel arbitrio ipsius regis. vel arbitrio populi.

In priori disponit

VI. Reges, qui regnum fuum habent in patrimonio, pro libitu super successione pospro libitu. funt disponere; quorum dipositio æque ac privatorum testamentum observabitur, præ-. sertim ubi abs aliquo regnum fuerit conditum ac partum. Ubi licebit ipfi, si placuerit,

<sup>2</sup> Ubi regnum hæreditarium est, non datur interregnum: unde vox illa in Britannia valet, Regem non mori.

regnum inter plures liberos dividere, etlam Cap. 10. filiabus non exclusis; imo & hæredem instituere filium adoptivum, naturalem, aut qui nulla plane cognatione ipsi est junctus.

VII. VERUM ubi ejusmodi rex super sua si nibil successione nihil peculiariter disposuit, prasudisposuitur, Primo, eum nequaquam regnum suum prasumensecum exspirare velle, sed ut omnino in libedum? ros suos propter communem mortalium affectum id devolvatur. Dein ut post ipsum monarchica forma conservetur, quippe quam ipse suo exemplo comprobavit. Tum ut regnum maneat indivisum; quippe cum divisio cum regni juxta & familiæ regiæ convulsione sit conjuncta. Præterea ut inter pares gradu mas præferatur sæminæ, primogenitus deinceps genitis. Denique ut liberis desicientibus ad proximum quemque sanguine regnum devolvatur.

VIII. In illis autem regnis, quæ ab inițio Populus ultronea populi voluntate suit constituta, ordo quando de successionis originarie ab ejustem populi volun-qualem tate dependet. Qui ubi in regem una cum nem definimperio jus quoque successoris constituendi at? contulerit, succedet quem hic voluerit. Ubi c.vii. § 12. hoc non suit sactum, id jus populus sibi refervasse intelligitur. Cui si placuit in electum regem hæreditario jure regnum conferre, ordinem succedendi vel simplicibus bæreditatibus consimilem, quantum salus regni admittit, effecit; vel peculiari ipsum ratione temperavit.

fecit; vel peculiari ipsum ratione temperavit.

IX. Uni simpliciter populus regem jusserit

bæreditario jure regnum obtinere, nec quid pe-cessionis

culiariter addiderit; voluit quidem, ut reg-genere

G g

num nonnulla

notanda.

Cap. 10. num co ordine devolvatur, quo privatse hæreditates; fed non fine aliquo temperamento. Nam in hisce fere ut a privatis hæreditatibus discedat successio in regnis, salus civitatum requirit, I. Ut regnum sit individuum. fuccessio stet intra eos, qui a primo rege descendunt. III. Ne succedant, nisi qui nati funt secundum leges patrize, non nothi tantum. fed & adoptivi. IV. Ut in pari gradu mares præferantur fæminis, etiam majoribus natu. V. Ut foccessor regnum agnoscat tanquam beneficium populi, non tanquam beneficium antecefforis 3.

Succe file linealis fifat ? c.vii.§ 13.

X. VERUM quia facile inextricabiles controversiæ oriri poterant, uter ex familia regin que con-natrice nuper defunctum proxima cognatione contingeret, ubi ab autore stirpis longius difcessium suerat; inde multos apud populos successio linealis introducta est. Quæ in hoc confiftit, ut prout quisque ab autore stirpis regnatricis descendit, ita lineam velut perpendicularem constituat; & inde quilibet ad regnum vocetur, prout ipsius linea alias præcedit; nec de una linea in alteram fiat transitus, quoad ex priore aliquis adhuc supersit; licet forte existat, qui propiore gradu proxime defunctum regem attingat 4.

Species 6ju dea. cognatica eguatica.

XI. Successionis linealis ufitatissimæ funt

4 Talis ordo succedendi in Britannis præscriptus

species.

<sup>3</sup> Has regulas ex Grotto transfulit noster. De Jure B. & P. L. II. vii. § 14---18.

ecies Cognatica, & Agnatica. In illa fœminæ Cap. 10'n excluduntur, sed postponuntur maribus in dem linea, ita ut etiam ad ipsas siat regress, si mares potiori aut pari gradu desecerint. Læc autem sæminas, & ex hisce natos etiam nares in perpetuum excludit s.

XII. Usi super successione in regno patri-Lites super noniali controversia oriatur, optimum suerit successione d arbitros ex familia regia ire. Si successio mende? uerit voluntate populi constituta, declaratio c. vii. §15.

opuli dubium tollet.

#### CAP. XI.

## DE OFFICIO SUMMORUM IMPERAN-TIUM.

UIBUS præceptis Officium Sum-Officia morum Imperantium constet, ex in-fummi imdole ac fine civitatum, nec non expensis perantis: L. VII. c, fummi imperii partibus, perspicue colli-ix. gitur.

II. Usi ante omnia requiritur, ut impe-Ante emrantes ipsi diligenter discant, quæ ad plenam nia quid
ejus officii cognitionem pertinent; cum nemo sui officii
fit, bene
laudabiliter exercere possit quod non probe noviste.
c. ix. § 2.

Gg2

didicit.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sic in Gallia fœminæ ab imperio excluduntur ex lege Salica; quæ (teste Gronovio) exinde nomen fortita est, qued in terra Salica nulla portio hereditartis mulieri veniat; sed ad virilem sexum tota terræ hereditas perveniat.

Cap. 11. didicit. Unde principi sequestranda illa studia, quæ ad huncce finem nihil faciunt. cumcidendæ quoque voluptates, oblectationes, vanæque occupationes, quatenus istum finem intercipiunt. Ideo & in familiaritatem admittendi viri cordati, rerumque hurrianarum periti: adulatores, nugatores, & qui præter inania nihil didicerunt, procul arcendi. Enimvero, ut generalia prudentiæ rectricis præcepta rite adplicare norit; quam penitissime ipli conditio fui status, subjectique indoles populi est cognoscenda'. Illisque præterea vir. tutibus cumprimis studendum, quarum usu in tantæ molis administratione maxime conspicitur; moresque ad tanti fastigii dignitatem componendi \*.

Salutem **∌o≱uli** lummam legem babere.

III. GENERALIS lex fummorum imperantium est hæc, Salus populi suprema lex est? Ea enim intentione in istos imperium est collatum, ut per id procuraretur finis, ob quem c. ix. § 3 civitates sunt institutæ. Inde credere iidem debent, nihil fibi privatim expedire, quod non idem expedit civitati.

Disciplina cives asfuefacere. c. ix. § 4. \_

IV. An internam civitatum tranquillitatem publice requiritur, ut voluntates civium ita temperentur, & dirigantur, prout faluti civitatis

<sup>&</sup>quot; " Senatori est necessarium (inquit CICERO) nosse " rempublicam ; id quod latè patet, quid habeat mili-" tum, quid valeat zrario, quos focios habeat, quos " amicos, quos stipendiarios, quâ quisque sit lege, conditione, sædere; tenere consuetudinem decernennosse exempla majorum." De Leg. 111. xviii.

ed & publicam disciplinam ita sancire, ut non cam metu suppliciorum, quam assuetudine, cives ad legum præscripta sese componant. Ad quem sinem quoque facit curare, ut doctrina Christiana, pura illa & sincera, in civitate vigeat; ac in scholis publicis talia dogmata tradantur, quæ cum sine civitatum conveniumt 4.

V. An eundem finem expedit, perscriptas Leges clahabere leges perspicuas & planas circa nego-ras nec tia, quæ frequentissime inter cives versari so- nimis mullent. Non tamen plura legibus civilibus fan-c. ix. \$ 5. cienda funt, quam ad bonum civitatis & civium conducunt. Nam cum de eo, quod facere vel non facere debent, sæpius per rationem naturalem, quam per scientiam legum homines deliberare folent; ubi plures leges funt, quam ut facile memoria comprehendi queant; & per eas prohibeantur ea, quæ ratio per se non prohibet; necesse est, ut per ignorantiam fine ulla prava intentione incidant in leges, tanquam in laqueos. Quo ipfo civibus per imperantes supervacuum incommodum conciliatur; quod est contra finem civitatum s.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vid. Barrerrace, ad opus majus. L. vii. c. ix § 2. 3. qui ibidem plurima pulchrá ac utilia de principum officiis collegit.

<sup>3</sup> CICER. De Leg. III. iii.

<sup>4</sup> Vid. *Supra*, c. xii. § 8.

S Cerruptissima rep.plurima leges. TAGIT. Ann. III. xxvii.

G g 3 VI. QUIA

Cap. 11. VI. Qu'in autem frustra feruntur leges impune eas violant tolerent Summi Imperant impune eas violant tolerent Summi Imperant impune eas violant tolerent Summi Imperant impune eas violant tolerent Summi Imperant induser interestation en earundem properpanas, curare; utque quivis suo jure potiatur, cit procurare. lentas moras, elusiones atque vexationes, e sicci conditione, transgressorique intention & malitia: nec sine sufficiente causa venian indusere; cum iniquum sit & ad irritando civium animos efficacissimum, æqualiter me ritos, cæteris paribus, non æqualiter tractare.

Parnas ad VII. Ut s autem nihil poenis sanciendum asim civit quod non ad usum civitatis facit: item para tatis tem quoque sunt temperandæ, ut ad sinem issum perare.

c. ix. § 7. proportionem habeant, utque adeo cives non plus afflictionis, quam resp. utilitatis indeserat. De cætero si scopum suum debent obtinere poenæ, adparet eas eousque esse intendendas, ut acerbitas earundem præpondere sucro & delectationi, quæ ex sacto legibus verito redundare potest?

VIII. Qui a porro hoc fine in civitatem ter se inju-coiverunt homines, ut securitatem adversus rias probit injurias aliorum obtinerent; Summorum Imbere.
c. ix. § 8. perantium est eo severius civium inter se injurias probibere, quo faciliorem perpetua coha-

bitatio

<sup>6</sup> Conf. Budder Philof. Pract. P. III. c. v. S. s. 7 Vid. fupra, c. vii. § 3.

Præclare de hâc re Cicero. "Nihil est exitiofius civitatibus, nihil tam contrariem juri & legi-

Bitatio occasionem ad lædendum præbet, Nec Cap. 11. cliscrimina ordinum ac dignitatum eo valere debent, ut potentiores tenuioribus pro libidine infultare possint. Sed & scopo summi imperii adversatur, ut cives, quas sibi factas arbitrantur injurias, privata violentia exfequantur.

IX. PRETEREA quanquam ad omnia ci. Ministros vitatis amplioris negotia immediate obeunda aptos, & unus princeps non sufficiat, sic ut necessario adbibere. Ministri in partem curarum sint vocandi : ta-c. ix. § 9. men uti hi omnem a fummo imperante potestatem mutuantur; ita & bene & male ab ip. sis gestorum imputatio ultimo demum in istum redundat. Quam ob rationem, & quia prout ministri sunt, ita recte aut prave negotia expediuntur; summi imperantes tenentur ad munia civitatis adhibere viros probos, & idoneos, & in corum acta fubinde inquirere : cos denique, prout rem gestisse deprehenduntur, præmiis vel pœnis mactare: quo cæteri intelligant, non minore fide ac diligentia publicam quam propriam rem tractandam. Sic & cum pravi mortalium ad fcelera perpetranda spe impunitatis alliciantur; quæ ipsis præbetur facillima, ubi Judices corruptionibus patent; Summorum imperantium est, in ejusmodi judices, tanquam fautores scelerum, queis secu-

Gg4

ritas

<sup>&</sup>quot; bus, nihil minus civile & humanum, quam compe-" fità & constituta rep. quicquam agi per vim. Parere " jubet intercessori, quo nibil præstantius: impediri

<sup>&</sup>quot; enim bonam rem melius, quam concedi mala." De Leg. III, xviii.

Cap. 11. ritas civium abrumpitur, severe animadvertere. Præterea licet ordinaria negotiorum expeditio ministris credenda sit: summi tamen imperantes querelis ac desideriis civium patienter aurem præbere nunquam detra abunt?

Tributa ad X. Cum ad Tributa & alia onera ferenda necessita- cives nullo alio nomine teneantur, quam quatenus ista necessaria sunt ad sumtus civitatis c. ix. § 10. belli pacifque tempore tolerandos; igitur fummorum heic imperantium officium erit, non plus extorquere, quam necessitates, signes reip, utilitates requirant; & quantum fieri potest, ita onera temperare, ut quam minime cives iisdem affligantur. Deinde justa in proportione describantur; nec aliquibus civibus immunitates concedantur in frandem & oppressionem reliquorum. Tum que collecta fuerunt, in usus reip. impendantur: non per luxuriam, largitiones, superfluam ostentationem, aut inania dissipentur. que providendum, ut erogationes reditibus respondeant, & qua hi non pertingunt, a parci-

fubsidium petendum 1°.

XI. QUANQUAM autem summi imperantes

Rei fami- subditos alere non teneantur, (nisi quod eoliari civium previirum, qui per immeritam aliquam calamitadere. tent seipsos sustentare non possunt, peculiac. ix. §11. rem curam agere caritas jubeat; ) tamén quia
non solum ex bonis civium colligendi sunt

monia & circumcifis fumtibus non necessaries

fumtus,

<sup>9</sup> Conf. Budder Philof. Prast. P. III. c. v. S. 6.

Conf. .. ADEUM ubi supra. S. 7.

fumtus, civitati conservandæ necessarii; sed Cap. 11. etiam robur civitatis in virtute & opibus civi. um confisht: igitur illis, quantum in se, providendum erit, ut res familiaris civium gliscat. Ad hunc finem facit cives disponere, ut quantum fieri potest, uberem proventum ex terra & aquis capiant; ut, quæ apud ipsos proveniunt, materiis industriam adhibeant; aut quem ipsi commode laborem obire possunt, ab aliis non redimant: quod fit, siquidem artes mechanicæ foveantur. Maximi quoque est momenti mercaturam, & in regionibus maritimis navigationem excolere. Nec ignavia folum proscribenda, sed & ad parcimoniam revocandi cives per leges sumtuarias, queis superflui sumtus prohibeantur, imprimis illi, per quos opes civium ad exteros transferuntur. Etsi majorem heic, quam quævis leges, efficaciam obtinent fummorum imperantium exempla #.

XII. Qui a etiam fanitas ac firmitas inter-Omne fana civitatum ex unione civium provenit, quæ aionum
quo accuratior fuerit, eo majore cum efficacia genus pravivis imperii per universum sese civitatis corpus c. ix. 12.
dispensat: igitur summis imperantibus incumbit providere, ne in civitate fastiones oriantur; neve quidam cives inter se peculiaribus pastis connectantur; neve omnes aut aliqui ab ullo alio, sive intra sive extra civitatem constituto, sub quocunque obtentu, sacro aut prosano, magis dependeant, quam a legitimo

Digitized by Google

Conf. Buddeum, ubi supra. S. 8.

Cap. 11. suo principe; & in nemine plus sibi præsidii

duam in eodem repolitum arbitrentur.

Armis se-XIII. Denique cum status civitatum ineuritati ter se sit pax satis insida; summorum imperangivoium. prospicere tium est curare, ut virtus civium, peritiaque

cix \$13. armorum alatur; & omnia, quas ad vim repellendam requiruntur, mature parentur, munita loca, arma, milites, &, rerum gerendarum nervus, pecunia 14. Ultro autem etiam posita justa belli causa nemo lacessendus, nisi tutissima arriferit occasio, & conditio civitatis commode id ferat. Eundem quoque ob finem consilia & molitiones vicinorum accurate exploranda & observanda sunt; nec non amicitiæ & fædera prudenter contrahenda.

#### C A P. XII.

DE LEGIBUS CIVILIBUS IN SPECIE.

Legum ci- 7 ISPICIENDUM quoque jam reftat de wilium departibus fummi imperii in specie, & scriptio. L.VIII.c. quæ circa eas peculiariter observanda occur-Ubi primum locum occupant leges civiles, quæ sunt decreta summi imperantis civilis,

£ι

<sup>12</sup> Vid. Supra, L. I. c. xiv.

<sup>\*</sup> Conf. GROT. De Jure B. & P. Proleg. § 15.

<sup>2</sup> Ista vero minus propriè leges civiles vocantur; funt enim præcepta ipris naturalis.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vim & observantiam legibus naturalibus addere possunt civiles, propteres quod quorundam tam iniqua

lis, per quæ civibus injungitur, quid in vita ci-Cap. 12.
vili facere, quidve omittere debeant!

II. DICUNTUR autem leges civiles duplici Duplici potissimum respectu; vel respessu autoritatis, respessu vel originis. Priori sensu leges civiles vocari ea dicunpossum transpossum quas in foro civili jus redditur, undecunque demum illæ originem suam trahant. Posteriori sensu leges civiles dicuntur, quæ primo a voluntate summi imperii civilis prosectæ sunt, atque circa ea versantur, quæ jure naturali ac divino definita non sunt, sed ad peculiarem utilitatem singularum civitatum faciunt.

III. CÆTERUM uti legibus civilibus nihil Legi nature est sanciendum, quod non ad commodum reip. rali addunt vim referatur: ita cum vitæ civilis decori & tran-& est est capuillitati maxime expediat, legem naturalem ciam; a civibus probe observari; hinc summis imperantibus incumbit, isti vim atque essicaciam legis civilis impertiri. Nam apud plurimos mortalium tanta deprehenditur malitia, ut neque manifesta legis naturalis utilitas, neque metus divini Numinis ei reprimendæ sufficiat. Quo igitur utcunque vitæ civilis honestas servari queat, summum imperium essicere potest, legibus naturalibus vim legum civilium tribuendo<sup>3</sup>.

fit indoles, ut plus pœnas hujusce vitæ quam suturamentant. Sed non ideo sequitur (quod malè statuit Hobbesius De Cive, c. xiv. § 9, 10.) legibus naturalibus totam obligandi vim à civilibus accedere, & magistratum omnino ex suo arbitrio definire posse, quid honestum & turpe sit, quid surtum, adulterium, homicidium, &c. Vid. supra, L. I. c. iii. § 1.

IV. Consistit autem vis legum civilizem in hoc, ut præceptis de faciendo vel omitten-Per adject do addatur sanctio panalis; sive ut definiatur, jandionem quæ pæna in foro civitatis sit mansura eum. Janarum: qui facienda omiserit, aut secerit omittenda. Qua fanctione pœnali quæ destituuntur leges naturales, in foro humano impune violantur, falva tamen vindicta tribunalis divini.

Lt accommodat am sionem in fore.

V. PRÆTEREA quia vitæ civilis indoles non fert, ut quod quisque sibi deberi arbitraed camaco tur, propriam per violentiam exigat : inde & in eo legi naturali fubveniunt leges civiles, quod ad ea, quæ ex illa debentur, hæ actionem accommodant, cujus vi ista in foro civili per subsidium magistratus exigi possunt. Quam vim quæ per leges civiles non acceperunt, ab invitis extorqueri non possunt, sed solo debentium pudore & conscientia stant. Solent autem leges civiles illis potiffimum obligationibus actionem accommodare, quæ per expressa pacta inter homines contractæ sunt. Cæteris, quæ ex indefinito aliquo officio legis naturalis debentur, fere actionem denegarunt, ut esset materia, qua virtutem fuam exercerent probiores mortalium; infignemque pararent laudem, si citra coactionem recte fecisse videntur 4. Sæpe etiam tanti non fuit visum negotium, ut ideo prætor fatigaretur.

Legem naturæ adplicant & explicant.

VI. Cum etiam multa lege naturali indefinite

<sup>4</sup> Hoc modo CICERO. " Aliter leges, aliter philo. " fophi; leges quatenus manu tenere poffunt; philoso. " phi, quatenus ratione & intelligentia." De Offic. III. xvii. Similiter SENECA: "Multa legem non

nite præcipiantur, adplicatione in cujusvis ar-Cap. 12. bitrio relicta; inde lex civilis ad decus & tranquillitatem civitatis ejusmodi astionibus tempus, modum, locum & personas assignare, aliasque circumstantias determinare, quandoque & præmiis homines ad eas suscipiendas allicere solet. Si quid etiam in lege naturali obscuri sit, legis civilis est explicare. Quam explicationem in agendo sequi cives tenentur; utut fortasse privata ipsorum opinio in diversum abeat.

VII. Cum etiam plurimæ actiones per le Negationes gem naturalem cujusque judicio & arbitrio per fint relictæ, quas tamen in civitate uniformi liberis modo temperari tranquillitatis & decoris pub-dant. lici interest: inde leges civiles ejusmodi actionibus & negotiis certam formam solent assignare; uti contingit in ultimis voluntatibus, in contractibus, & multis aliis. Ob eandem causam etiam leges civiles exercitium eorum jurium, quæ naturaliter competunt, circumscribere sueverunt.

VIII. DEBENT autem cives legibus civili-Lex civilis bus, quatenus aperte juri divino non repug-conscientament, obtemperare, non velut ex nudo pœnægat. metu, sed ex intrinseca obligatione, per ipsum jus naturale consirmata: quippe inter cujus præcepta quoque est, legitimis imperantibus esse parendum s.

IX. De-

<sup>&</sup>quot; habent, nec actionem, ad quæ consuetudo vitæ huma-

<sup>&</sup>quot; næ lege emni valentior dat aditum." De Benef. v. 21.
5 Quæstio in scholis notissima est, Usrum leges bumanæ
conscientiam obligent? i. e. Utrum ita astringan: aliquem

Peculiari
jufini imperantis
quoufque
obediendum.
c. i. § 6,

7, 8.

IX. Denique non minus peculiaribus juf is summorum imperantium, quam legibus communibus cives obtemperare debent. tamen observandum est, utrum summus imperans civem quid jubeat facere tanquam actionem civi propriam; an vero mandet fuscipere nudam executionem actionis, quæ propria imperantis esse debeat s. Nam posteriori cafu necessitate ab imperante adhibita, citra proprium peccatum potest aliquid agere civis quo patrato ipse imperans peccat 1. Sed ut civis velut proprio nomine peccatum legi natu. rali & divinæ repugnans perpetret, fieri recte non potest. Inde est, quod si in bello etiam injusto civis justu summi imperantis arma gerat, non peccet . Sed si ejusdem justiu aliquis innocentem damnet, falsum testimonium dicat, calumniam alicui intentet, utique peccat. Nam civis militat nomine publico; fed proprio nomine judicat, teftatur, accusat.

CAP.

ad obediendum (SANDERSONI verbis utor) ut si non pareat, non solum prenæ temporali, aut legibus constitutæ, aut ex superioris arbitrio inserendæ obnoxius sit, sed & à propris conscientis velut neglecti officis contractæque inde offensionis Dei reus meritò redarguatur? Idem partem affirmativam acutè desendie Vid. De Obligatione Conscientiæ, Præl. 5tam.

Hæc distinctio negotium haud expedit. Nequit cogi voluntas, & Deo potius obediendum quam hominibus; unde ne minimum quidem malum patrandum. est, ut bonum exinde eveniat.

Nequaquam hoc admitti debet, fi fubdito conflet actionem effe illicitam.

Rectius judicat Grotius milites, si quidem constat ipsis injustam esse belli causam, abstinere omnino debere.

## CAP. XIII.

# DE JURE VITE AC NECIS.

I. SUMMO imperio civili in vitam ci- fus imperio vium duplici modo jus competit; indi-rantis in rette vel dirette: illud quidem ad defensionem vitam ci-civitatis. hoc autem ad compescenda delitta. L.VIII.e-

II. Cum enim sæpe vis exterorum per vim ii. sii.

Sit repellenda, aut jus nostrum violenter ab Indirectum, peripsis vindicandum; neet utique summo imperculo eam rio cives ad hoc negotii compellere: ubi de expenendis industria non id agitur, ut cives vitam amition. industria non id agitur, ut cives vitam amition. 3, 4.

tant, sed duntaxat periculo mortis eorum vita exponitur. Qualibus in periculis ut strenue & dextre sese cives gerere possint, summum imperium exercere eos & præparare debet. Nulli autem civi ejus periculi metu ad munia militaria sese inutilem reddere licet.

Conf. GROT. De Jure B. & P. L. II. c. xx. Bud-DEI Phil. Pract. P. II. c. v. S. I.

Hoc sequitur ex fine civitatis; qui duplex est.

Ut avertantur mala. 2. Ut compescantur delicta.

debere. De Jure B. & P. L. II. c. xwi. § 2. Quod si dubitent utrum bellum sit licitum necne, principi parendum est; & nil obstat regula à GROTIO allata, qued dubitas ne secrie. Vid. supra, L. I. c. i. § 6. not. n.

<sup>3</sup> Augustus (referente Suetonio, c. xxiv.) equitem Romanum, quod duodus filiis adolescentidus causa detrectandi sacramenti pollices amputasset, ipsum bonaque subjecit hasta. Et ad hoc sagitium reprimendum plurimae leges latae sunt ad imperatoridus, Trajano, Theodoso, Constantino, aliisque. Cons. Pur. De Jure N. & G. L. VIII. c. ii. § 3.

Cap. 13. Et qui militiæ est adscriptus, hautquaquar affignatam stationem ex formidine defere sed ad extremum potius spiritum pugnabit nisi intelligat imperantis voluntatern esse, u potius vitam, quam locum conservet; au locus iste tanti non sit civitati, quam vita i torum civium 4.

Lit

Directum adimendi per modum pana.

III. DIRECTE autem vitam civibus adime re potest summum imperium ob arrocia delicta, & per modum pana; quæ tarnen & in c. iii. § 1. alia hominis bona cadit. Quo loco de natura pœnæ quædam in universum erumt exponenda.

Peners. tienem babere poffint. č. iii. § 4.

IV. Est igitur Poena malum passionii quod infligitur ob malum attionis 5; seu malum aliquod molestum, quod per modum coactionis

4 Hoc in loco meritò quæri potes, utràm civen innotentem liceat bosti ad certam mortem tradere, ut evitetu immineus reip. ruina ? Partem negativam pangan nofter in opere majori, L. VIII. c. ii. § 5. " Ut civius " (inquit) eum in tyranni manum tradat aut ut eun-" dem cogat quo feiplum dedat, neque fas effe neque " necessarium arbitror." Rectius (ut opinor) pro parte affirmativa stat GROTIUS. Caritas & amor patrize id à cive exigit, ut seipsum tradat; quoniam utilitati omnium plusquam umus alicujus aut fuze consulendum est. Quod si id facere tenetur, ad id rece cogi potest. " Superior (teste GROTIO) cogere po-" teit ad ea, quæ virtus quælibet præcipit, quia is s' jure proprio superioris, qua superior est, hoc est comprehensum. Sic in magna frumenti penuria ci-" ves cogi possunt, quod habent, in medium confere: " quare & in nostra illa controversia verius videtur " cogi posse civem, ut id saciat, quod exigit caritas." De

pœnæ loco imperentur quædam actiones; in is tamen spectatur id, quod laboriosæ, & facienti molestæ sint, quodque agenti passio quædam per eas inferatur. Invitis autem pæna est insligenda, quia alias illa non obtineret sinem suum, qui est, acerbitate sua homines a peccatis deterrere. Quem essectum non habent, quæ quis lubens admittit. Denique pænæ rationem non habent mala, quæ in bello pugnave inter repugnandum inferuntur; quia mon pro imperio: Neque quæ per injuriam quis patitur; quia non intuitu antegressi delicti inferuntur.

V. SI-

5 Definitio ex Grotio petita. De Jure B. & P. L. II. c. xx. § 1.

De Jure B. & P. L. II. c. xxv. § 3. Perro notandum est, ubi hostis potentior certos sibi cives obsides ad pacta quævis sirmanda postulaverit; eos ad hoc onus suscipiendum adigi posse. Quod si illius, quicum paciscimur, aga nostrae civitatis nihil interest, è civibus quis obses suerit; præcidendis querelis aptissimum erit sortem adhibere. De Jure N. & G. L. VIII. c. ii. § 6.

<sup>6</sup> Omnis pæna, si justa est, peccati pæna est. August. Retr. I. ix.

<sup>7</sup> Par in parem non habet imperium, ideoque pornam propriè dictam ex auctoris definitione infligeremon potest. Eadem, ratione in statu naturali nemo poenis humanis obnoxius esse potest, quoniam non datur superior. Hanc autem nostri doctrinam improbate Barbeyraccius, & longâ verborum ambage probate aggreditur poenam à paribus in pares insligit posse. Eodem modo bellum punitivum esse posse fatuit Grotius; & libertatem saluti sux perpoenas consulend initrio H h

VI. Etsi autem in eo nihil videatur inibumanis
respicienqui, ut malum patiatur, qui male egit: in
qui, ut malum patiatur, qui male egit: in
poenis tamen humanis non simpliciter respicient
endum est, quodnam malum sit perpetratum;
tas:
c. iii. § 8. sed & quæ útilitas ex pana possit provenire.
Sicuti & nequaquam eo sine poenæ exercendæ,
ut læsus animum pascat, & voluptatem capiar
ex dolore & supplicio lædentis; quippe cum
hæc voluptas plane sit inhumana, & sociali.

tati repugnans 3.

Aut pec- VII. Genuinus pænarum bumanarum sini, cantis, aut est præcautio læsionum & injuriarum; quæ omnium.

c. iii. § 9.

penes singulos suisse. De June B. & P. L, II. c. xx quod facultatem delinquentes puniendi paribus non concessit. Proculdubio licita est desensio per violentiam contra injurias, licitum est bellum in eos, qui jura nostra violarunt; non autem per modum poenze, sed desensionis. Jure naturali, nemini alterius actiones dirigendi nedum puniendi competit facultas, in quem non habet imperium. Qui delictum aliquod admissi, poenas luere debet; sed ab eo solo, cujus leges migravit. Neque adeo gens gentem punire recte potes, quoniam par est utriusque conditio; unde bellum punitivum Grotii sigmentum recte haberi potest.

pro-

Provenit, fi vel in melius emenderur, qui pec-Cap. 13.

Lavit; aut alli egis exemplo, ne deinceps ve
lint peccare; vel fi ita coerceatur qui pecca
vit, ut non posset deinceps nocere. Id quod

etiam ita potest exprimi; quod in poenis res
piciatur vel utilitas ejus, qui peccavit; vel e
jus cujus intererat non fuisse peccatum, quique

tadeo per peccatum læsus fuit; vel indistinc
tim quorumlibet.

VIII. PRIMUM igitur in sumenda pœna re- Quomodo spicitur utilitas ejus, qui peccavit, dum dolore utilitas pœnæ ipsius animus emendatur, & peccandi libido per eundem exstinguitur? Quale genus pœnæ etiam in plerisque civitatibus in suos domesticos exercere patribus familias relictum. Eo solo tamen fine ad mortem procedi posse non videtur; cum qui mortuus est, emendari nequeat

IX. DEINDE in poena versatur utilitas ejus, Quomodo qui lassus suit, ne tale quid in posterum ab utilitas eodem aut aliis patiatur. Quorum prius ob-lass? tinetur, si vel tollatur, qui peccavit; vel vi-

<sup>\*</sup> Seite cecinit CLAUDI ANUS, Conf. Manlii.ver. 221.

Qui fruitur pænå, ferus est, legumque videtur Vindistam præstare sibi: Diis proximus ille est, Quem ratio non ira movet; qui fasta rependens Constito punire potest

<sup>9&</sup>quot; Castigatio sincera & cum ratione aliquando ne" cessaria est. Non enim nocet, sed medetur specie
" nocendi. Ingenia visio prava dolore corporis ani" mique corrigimus. Seneca de Ira. L. I. c. v.

10 Conf. Grot. De Jure B. & P. L. II. c. xx. § 7.

Cap. 13. res nocendi, falva vita, ipfi adimantur; vei fi malo suo dedoceatur delinquere. Posterius autem obtinetur poena aperta & conspicua, cujusque adparatus ad terrorem aliis incutiendum aptus sit ".

Quomodo
utilitas
omnium?
c. iii. §

X. DENIQUE in poena utilitas quoque omnium quæritur, dum nempe id agitur, ut ne, qui uni nocuit, aliis deinceps noceat, vel ut exemplo territi cæteri a similibus patrandis abstineant. Quod pari modo atque prius obtinetur 12.

Panis bumanis exemptiadus interni: c. iii. §

XI. Quod si porro tum sines poenarum tum conditionem generis humani consideremus; adparet, non omnia peccata esse ejusmodi indolis, ut in soro bumano ea puniri ormaino conveniat. Inde poenis humanis eximuntur astus mere interni, i. e. cogitatio delectabilis de peccato aliquo, cupiditas, desiderium, destinatio citra essectum; etsi postea per subsequentem consessionem ad notitiam aliorum perveniant. Nam cum ejusmodi motu interno nemini noxa inferatur, nullius quoque hominis interest, ut ob eundem quispiam puniatur 13.

Et lapsus minutissimi: XII. Durum quoque nimis foret pænis humanis subjicere minutissimos lapsus, quos in isthac

<sup>.11</sup> Ibid. § 8.

<sup>12</sup> Ibid. § 9. Add. SELDEN, De Jure Nat. L. I. c. iv.

<sup>13</sup> Id tamen non obstat (teste Grotio) quò minus actus interni quatenus in externos influunt, in æstima.

tionem

L. II. DE JURE VITÆ AC NECIS.

47 t

is that nature conditione non datur effugere, Cap. 13. quantamcunque attentionem quis adhibere in-

XIII. PRÆTERBA multos actus diffimulant Es quæ leges humanæ ob tranquillitatem civitatis, aufferre jubet alias ob rationes: puta, si splendidior futurus tranquillistit actus, ubi ex intuitu pænæ non videatur tas: susteeptus; aut ubi operæ pretium non sit judices inquietari, aut si obscurissimæ res sit disceptationis, aut si inolitum plane malum citra convulsionem civitatis tolli nequeat.

XIV. Denique & a pœna humana eximi Aut comnecesse est illa vitia animi, ex corruptione mor\_munis betalium communi resultantia, quæ ita frequentia ruptio.
reperiuntur, ut desuturi essent, quibus imperaretur, si severis ista pœnis plectere velis,
quousque in enormes actus non eruperunt:
ut est ambitio, avaritia, inhumanitas, ingratus animus, hypocrisis, invidia, superbia, iracundia, simultas, & similia.

XV. Ne que tamen si quæ peccata sint pa-Venia quitrata pœnis humanis idonea, semper necessum bus casibus reste pœnam exigi. Quin aliquando contingit, c. iii. § ut delinquentibus recte peccati Venia sier; 15. possit. Id quod tamen citra graves causas sieri non debet. Inter quas sunt, si sines pœnarum in certo casu non videantur necessarii; aut si venia majorem quam pæna producere

tionem veniant non sui propriè, sed actuum externorum, qui inde meriti sui accipiunt qualitatem. Ibid, § 18.

<sup>14</sup> Ibid. § 19.

Cap. 13. utilitatem sit idonea; aut si fines poemarum alia via commodius obtineri possint. qui deliquit alleget sua aut sibi conjunctorum eximia in rempubl. merita, peculiari przemio digna; aut si ab alia quapiam insigni re commendetur, puta, a raro aliquo artificio; aut si spes sit fore, ut peccatum illud egregiis factis eluatur; præsertim ubi aliqua ignorantia, licet non plane inculpabilis, intervenesit, aut si particularis ratio legis in aliquo facto cessaverit. Sæpe quoque ob multitudinem peccantium venia est danda, ne suppliciis civitas exhauriatur 's.

Delisti gravitas unde fit æ stimanda?

XVI. Gravitas autem delictorum æstimatur ex objecto in quod peccanum fuit, prout illud nobile & pretiofum habetur: item ex effectu. c. iii. §18-Prout multum aut parum damni in remp. inde redundat: & denique ex pravitate intentionis quæ ex variis indiciis colligitur; puta, si facile potuit refistere causis, quibus quis ad peccandum fuit impulfus; aut si præter communem rationem peculiaris quædam accessit, quæ a peccando debebat absterrere; aut ubi circumstantiæ singulares factum aggravant; aut si animum quis habuerit idoneum ad resistendum

25 Ibid. § 21, &c.

tum

<sup>16</sup> Ordinem delictorum quoad objecta sic instituit 1. Præ cæteris maximè detestanda habetur actio quæ directe in Dei concumeliam tendit. 2. Que universam hominum societatem tangit. 9. Que publicum civitatis ordinem perturbat. 4. Quæ fingulos homines tangit. Ubi in foro civili primo loso flamitur vita, que est fundamentum emnium bonorum temporalium;

I. II. DE JURE VITÆ AC NECIS.

473

dum peccatorum illecebris. Sed & confide-Cap. 13.
rari solet, primus quis, an aliorum exemplo
seductus; semel, an sæpius, & post consumtas frustra admonitiones quis peccaverit.

XVII. Quod tamen pana genus & quan-Unde defizum præcise singulis peccatis sit insligendum, niendum penes fummum imperium civile est definire; nas co quod heic unice utilitatem reipubl. præ oculis quantitas? haberedebet. Unde fieri potest & solet, ut c. iii. \$23, cadem pœna imponatur duobus delictis inæqualibus. Nam quæ æqualitas judicibus circa Feos observandos præcipitur, illa intelligenda est de reis, qui idem specie delictum commiserunt : hactenus, ut quod in uno vindicatur delictum, alteri citra gravissimam causam condonari non debeat. Etsi autem quantum fieri potest, homo in hominem lenior esse debeat: interdum tamen pœnas exasperari salus civitatis, & securitas civium jubet; puta, si contra gliscentia vitia asperiore medicina opus sit, aut ubi delictum aliquod reip. sit perniciosissimum. Id autem omnino observandum circa magnitudinem pœnarum, ut illæ tantæ sint, quantæ fufficiant ad reprimendam libidinem mortalium, qua feruntur in peccatum, in quod pœ-

tum membra non vitalia, citra quorum usum vita nisi miserima trahi non potest, quæ pro nobilitate sui usus æstimantur. 5. Quæ familias privatorum, quarum sun sum perturbat maculatve. 6. Quæ perdit aut avertit alias rès expetibiles, vitæ necessitatibus aut commoditatibus inservientes; idque vel directe vel indirecte dolo malo causam damni dando. 7. Denique quæ samam aut existimationem civilem destruit. De Jure N. & G. L. VIII. c. iii. § 18.

Cap. 13. næ constituentur. Tum etiam, ne exigar tur graviores pœnæ, quam legibus definitz funt; nisi atrociores circumstantiae factum aggravent 17.

tenden**da** persona c. iii. 🖠 25.

XVIII. Qui a tamen eadem poena non om-In boc at nes æque afficit, adeoque apud omnes non pa rem effectum producit circa reprimendam pecpeccantis: candi libidinem; inde tam in generali poenarum designatione, quam earundem ad singulos adplicatione, respicienda est persona ipsius delinquentis; & in eadem illæ qualitates, quæ sensum pænæ augere vel minuere possunt; puta ætas, fexus, status, opes, vires, & similia 18.

Oh delinum nemo suniendus: c. iii. 🖠 23.

XIX. Por Ro uti ob alienum delictum in Bum alie- foro humano poena proprie dicta nemo potelt affici : ita si ab universitate aliqua delictum sit admissum, eo non tenebitur, qui in id non Atque inde isti dissentienti nihil consenserit. poterit eripi, quod nomine & beneficio universitatis non obtinebat. Etsi ex occasione punitæ universitatis & innocentes incommodum sentire soleant. Exspirant quoque delicta universitatum, quando nemo amplius fuperest eorum, queis consentientibus & cooperantibus illud delictum fuit patratum.

XX.

<sup>17</sup> Vid. fupra , c. vii. § 3. not. 5.

Huc spectat illud Juvenalis Sat. VIII. 140.

Omne animi vitium tanto conspectius in se Crimen babet, quanto major qui peccat babetur.

<sup>19</sup> Non autem pœnas sed infortunium subeunt. Unde facile intelligi potest, qua ratione Deus (salva ejus jus titia

L. II. DE JURE VITÆ AC NECIS.

475

XX. In tamen frequenter contingit, ut a-Cap. 13. Vienum delicium occasionem præbeat, ex qua in Esti id occalios incommodum proveniat, aut bonum an-casionem tea speratum intercipiatur. Sicuti bonis pa-incommodi rentum ob delicium confiscatis ad pauperta-præbere tem rediguntur etiam innocentes liberi 19. Et reo ausugiente side-jussor exsolvere multam cogitur, non ex delicito, sed quia in talem eventum ultro sese obligavit 20.

#### CAP. XIV.

#### DE EXISTIMATIONE.

I. E XISTIMATIO in genere est valor per-Existimafonarum in vita communi, secundum tio in gequem aptæ sunt aliis personis exæquari aut L.VIII.c.
comparari, essque vel antehaberi, vel post-iv.
poni.

II. DIVIDITUR illa in simplicem & inten-Quotuplex sivam. Utraque consideratur vel inter eos qui in duplici in naturali libertate, vel qui in statu civili in-

vicem degunt.

III. Existimatio simplex inter eos, qui in na-Simplex in turali libertate vivunt, in hoc potissimum con-libertate naturali

in quo fita ?

tità) damnum posteris ob delicta majorum instigat C. iv. § 3. Ferretne (inquit Cicero) ulla civitas laterem istiusmodi legis, ut condemnetur silius aut nepos, si pater aut avus deliquiste? De Nat. Deor. III. xxxviii.

<sup>20</sup> Vid. Grot. ubi supra, § 13, &с.

fistit,

Conf. auctoris Differtat. Acad. de Existimatione. p. 395:

Cap. 14. sistif, ut quis talem se serat, & pro tali habe tur, quicum agi queat tanquam cum viro be no, & qui cum aliis ad præscriptum legis m turalis vivere sit paratus.

IV. A Tour isthac integra tamdiu haben, Ea quamdiumaneaequoad quis nondum per malitiolum aut enointegra? me facinus sciens volensque dolo malo legen naturæ adversus alios violavit. Inde & natraliter quilibet pro bono viro habetur, dom

contrarium probetur .

V. EADEM existimatio diminuitur per sac-Quibus faais dimi- nora enormia contra legem naturalem maltiose patrata; quæ efficiunt, ut majore circumnuatur ? c. iv. § 4. spectione opus sit, si quis cum tali agere, velit Ea tamen macula elui potest, præstita ulm damni dati reparatione, & edito feriae pœnitentiæ documento 3.

Quibus penitus exflinguatur ?

VI. Confumit eandem penitus vitæ genus & institutum directe spectans ad aliis promiku nocendum, & rem ex manifestis aliorum inv-Cujus farinæ homines quamç. iv. § 5. riis faciendam. diu resipiscere nolunt, tanquam communes hostes possunt tractari ab omnibus, quos ipforum malitia ullo modo potest tangere . parare tamen hi existimationem postunt, ubi præstita refusione damni, aut obtenta condonatione, honestum vitæ genus, vitioso ejurato, fubierint.

Inique igitur statuit Hoppperus omnes in fan naturali degentes pro malis habendos effe. De Gw. ci.

<sup>3</sup> Vid. supra, L. I. c. y. § 17.

<sup>·</sup> Quales sunt latropes, pirate, ficarii, & id genos tenebriones. VII.

VII. Existimatio simplex intra civitates de-Cap. 14.
2114m est, qua quis juxta leges & mores ciatis pro vitioso ejuschem membro non suit simplex in
claratus, & aliquo numero esse intelligitur. que?

VIII. Ist næc in civitate deficit vel en me-Ea quofiatu, vel en delitto. Prius contingit du-modo defiici modo: vel ut status ille in se naturaliter siat en meiniti turpe habeat; vel ut cum vitio, aut sal-c. iv. so.
im ejus opinione, sit conjunctus. Illud conngit in quibusdam civitatibus, ubi servi nullo
umero sunt. Hoc circa lenones, meretrices
in siles obtinet; qui quamdiu publice toleantur in civitate, communi quidem desensione
ruuntur, honestorum tamen hominum conortio excludendi. Qui didem contingit quibussamment.

IX. Ex delicto autem eadem plane deficit, Quomodo quando quis juxta leges civiles ob certum de ex delicto per notam lictum Infamia notatur: idque ut vel morte infamia i fimul plectatur, & fic memoria ejus notatur; c. iv. § 7. vel ut civitate expellatur; vel ut in civitate retineatur tanquam infame & putridum membrum.

X. In autem manisestum est, existimatio Naturalis nem simplicem, seu naturalem bonestatem non bonestas posse alicui eripi ex mero arbitrio summorum arbitrio imperantium. Cum id nullo modo ad utili-non subest. tatem civitatis sacere, adeoque in ipsos nullo e. iv. § 9:

Quales sant carnifices, lictores, fornicarii, &c:

modo

<sup>5</sup> Quam vilis superit eorum conditio apud Romanos, omnibus notifimum est. Vid. L. XVIII. tit. v. 1, 6. ad L. Jul. de Adult.

Cap. 14. modo collatum, intelligi possit. Sicuti ne vera infamia videtur contrahi posse, dum qui jus civitatis per modum nudi ministri exte quitur.

XI. Existimatio intensiva est, secundum Existimatio intenfi- quam personæ, alias quoad existimationem va, item⁻ simplicem æquales, sibi invicem præseruntu, que bonor. prout uni præ altero infunt, queis aliorum c. iv. § animi ad exhibendum honorem permoveri fo. lent. Est autem Honor proprie signification judicii nostri de alterius præstantia.

Varia ad ejus intelligentiam notanda.

XII. HÆc existimatio intensiva considerari potest vel inter eos, qui in naturali vivunt libertate, vel inter cives ejusdem reipublice. Deinde expendenda funt ejusdem, fundaments, & quidem prout producunt vel aptitudines duntaxat ad honorem ab aliis exspectandum, vel jus stricte dictum quo idem ab aliis tanquam debitus postulari queat.

Fundamenta intenfivæ existimatic. iv. § 12.

XIII. Fundamenta intensivæ existimationis in genere censentur omnia illa, quæ insignem perfectionem & præstantiam habent, aut ean onis qua? dem judicantur arguere, & quidem talem, cujus affectus cum fine legis naturalis aut civitatum congruit. Uti funt perspicacia mentis,& capacitas varias scientias & artes addiscendi, acre judicium in rebus gerendis, animus firmus & per externa inconcussus, illecebrisque ac terroribus superior; eloquentia, forma &

<sup>· 7</sup> Malè igitur Hobbesius honorem in potentia fusdavit. Confistit bonor (inquit) in folius potentiæ existinatione. Leviath. cap. x. p. 47.

lexteritas corporis, bona fortunæ, & impri-Cap. 14. mis res egregie gestæ?.

XIV. Hæc tamen omnia non producunt Jus ad bonisi jus impersestum, seu aptitudinem ad hanorem imbendum ab aliis honorem & venerationem. persesum, persesum, persesum, persesum, Unde si quis eundem aliis etiam bene meritis e. iv. se denegaverit, non injuriam facit, sed duntaxat 14. ob inhumanitatem & velut incivilitatem male audit. Sed jus persectum ad habendum ab altero honorem, aut ejus insignia, provenit vel ex imperio, quod quis in istum obtinet; vel ex pacto cum eodem ea super re inito; vel ex lege per communem dominum lata aut approbata.

AV. Inter principes autem & integros po-Jus ad pulos pro eminentia & præcedentia folet alle-tiam inter gari potissimum antiquitas regni & familiæ; principes amplitudo & opulentia ditionum, & potentia, unde? qualitas potestatis, qua quis imperium in suo 15, 16. regno obtinet, & splendor tituli. Quæ tamen omnia per se non pariunt jus persectum ad præcedentiam adversus alios reges populosve, nisi pacto aut concessione horum istud quæsitum suerit.

XVI. Inter cives autem gradus dignitatis Gradus designare summi imperantis est; qui tamen dignitatis heic recte cujusque præstantiam, & ad conseque designenda in remp. merita aptitudinem respicit. nandi? Quem autem iste civi dignitatis gradum assignatures, eum recte hic contra concives suos tue-23. tur; nec minus eodem ipse adquiescere debet.

<sup>\*</sup>Conf. Buddet, Philof. Prad. P. II. c. iv S. 13

### CÁP. XV.

# DE POTESTATE SUMMI IMPERII IN BONA CIVITATE CONTENTA.

Jus imperantis in intorum arbitrio est, quid hi in ea pameriplex.

L.VIII.c. ris obtineat: ita in ea bona, que con propria sibi industria, aut alio modo ples quæsiverunt, triplex potissimum jus, ex industriatum resultans, & ad harum sinem next farium, summis imperantibus competit.

Leges ferendi circa isti possint leges prascribere circa usum elegement in alios bonorum, & quæ sunt ejus generalia alia.

II. Primum jus in eo consistit, utcivibus eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere circa usum eleges prascribere

Quales funt leges sumptuaria, leges contra dua latæ, &c.

3 Quales sunt leges circa modum donationum, legitionum, &c. & quæ vetant pecunias, vel certas quidam merces extra civitatem exportari.

Qualis erat Romæ lex Licinia, ne quis ultra Damijugera, neque pecoris majoris ultra C, minoris ultra D capita haberet. Vid PAUL. Manut. de LL. Ram. I Macrob. Sat. L. III.

<sup>4</sup> Hanc vocem Dominium eminens, vel superemuni, primus usurpavit Grotius (De Jure B. & P. L. II. c. xiv. § 7.) de qua superiori seculo litem movemut.

. H

III. ALTERUM jus in hoc consistit, ut pos-Cap. 15. It particulam aliquami de ipsorum bonis Tributi aut Vestigalis nomine decerpere. Cum di de eis enim civium vità & fortune per civitatem sint vestigalia desendende, oporter ut hi conserant, unde buta; sumtus ad eum sinem necessarii tolerentur. c. v. 4. Sic ut valde impudens sir, qui desensione quidem & commoditate civitatis frui vult, & tamén nihil operæ aut rei ad eandem servandam conserre. Essi heic merito prudentes sese rectores ad querulum vulgi ingenium adtemperent, & ut quam minimo cum sensu ista corrogari queant, laborent, imprimis æqualitatem observando, & modica potius, ac varia, quam grandia ac unisormia exigendo.

IV. TERTIUM jus est Dominium éminens 4, Casu nequod in eo consistit, ut urgente reip. necessi-cessitatis tate bona subditi cujuspiam, quibus præsens publicos tempus maxime opus habet, ad usus publicos applicanarripi & adplicari queant; licet ista longe superent ratam partem, quam iste ad sumtus reip. conserre tenebatur. Ob quam tamen

ruditi. Vip. supra, Buddel Hist. Jur. Nat. § 53.

Non operæ est pretium de verbis contendere, cum sacultatem ipsam imperantibus competere manisessum sit: quæ tamen non nisi urgente necessitate exerceri debet. Ut id siat (inquit Grotius loc. citat.) ex vi supereminentis dominii, primum requiritur utilitas sublica; deinde ut si sieri potest compensatio, siat ei qui suum amiss, ex communi. Minimè licet principi aliquem pro arbitio bonis suis spoliare: nec id concedendum esse Hobbesto permittimus, cives non ita proprium babere quicquam, in qued non babeat jus ille, qui habet imperium summum. De Cive, cap. vi. § 15.

Cap. 15. rationem isti civi, quod excedit, de publice aut ex collatione cæterorum civiusa, quantum

ejus fieri potest, refundi debet. V. PRÆTER hæc tria jura in multis civit tibus dantur peculiaria bona publica, que pacipis in fifeum atque trimonium reip. aut regni folent adpellar e.v. § 8. Quod alicubi iterum distinguitur in patrimnium principatus, & reipublica, seu in Fiscus & Erarium. Quorum prius destinatum ef ad sustentationem regis, ejusque familiæ: posterius ad publicas utilitates regni. Circa pri us rex habet usumfructum, & de fructibus in de provenientibus pro suo arbitrio disponen potest. Circa posterius autem administratori munus obit, idemque usibus, quibus destinatum est, adplicare debet. Neutrum nisi con-

sensu populi alienare potest.

In remp, VI. Multo minus autem, qui regnum non totame vel habet in patrimonio, totum regnum, aut eju ex parte, alienandam. populi, & posteriore casu etiam peculiariter consensus partis alienandæ. Sicuti nec vice versa membrum aliquod a civitate invita ses abrumpere potest, nisi per vim externarum hostium in eam sit redactum conditionem, ut aliter nullo modo salvum esse queat s.

Digitized by Google

s Qualis lex olim fuit apud Argivos. Ovro. Met. XV. 28.

Panaque mors posita est, patriam mutare volenti.

#### C A P. XVI.

# DE BELLO ET PACE.

Conveniens, at homines pacem invi-justum & conveniens, at homines pacem invi-justum & cem agitent, ultro ea præstando, quæ de-prudens bebant; imo pax ipsa sit status homini, qua-L. VIII. tenus a brutis distinguitur, peculiaris: ali-c. vi. quando tamen ipsi quoque homini bellum sit licitum, & quandoque necessarium; quando nempe per alterius malitiam nostra servare, aut jure nostro potiri citra vim adhibitam ne-

Ad hane rem satis scite & commode scripsit Quin-TILIANUS vel quisquis erat. Declam. IX. "Na-" tura præter cætera animalia induit nostris pectoris

bus quandam societatem, quæ mutuo gaudere con-

e' greffu, contrahere populos, condere urbes edocuit,

de & cum mentibus nostris varios imposuerit motus,

" nullam profecte meliorem benevolentia tribuit af.

" si omnes esse possent amici? Non bella, seditiones, latrocinia, lites, cæteraque mala, quæ hominibus ex

" seipsis nata sunt, fortunæ accessissent."

Hinc plane patet, quicquid nonnulli criminantur, auctorem à fitted natura lobbigano, qui fiatus belli est, prorses abhorruiss.

Bellum CICERO dixit certationem per vim. Offic. I. xi. GROTIO placuit, ut non actio sed status eo aomine indicetur, ita ut sit bellum status per vim certansium, qua tales sunt. De Jure B. & P. L. I. c. i. § 2.

I i quimus 3.

Cap. 16. quimus 3. In quo ipso tamen prudentia & hamanitas suadet, ut ne ad arma earmus, ubi a injuriarum nostrarum persecutione plus mai in eos nostrosque quam boni sit redundantum.

Belli defensivi & offensivi just a causa. c. vi. § 3.

II. Justa causa, ob quas bellum suscipi possit, huc redeunt, ut nos & nostra servemus a tueamur contra injustam alsorum invasionem; aut ut quæ nobis debita ab aliis exhiberi muuntur asseramus; aut injuriæ jam illatæm parationem, & cautionem in posterum obtoneamus. Ob priorem causam quod geniu bellum desensivum: quod ob posteriores of sensivum dicitur s.

Prius sem- III. NEQUE tamen confessim, ubi qui per tentan- sesse læsum arbitratur, ad arma est decumenda via amicitia. dum, imprimis ubi adhuc dubii aliquid circ c. vi. § 4. jus aut factum occurrit: sed tentandum, num

amic

Phil. Prast. P. II. c. v. S. 2 .- 7.

<sup>3</sup> Bellum esse licitum sequitur ex studio ille naunli, quod hominibus inest, seipso conservandi. "Etenim" cum gentes integræ (ut Buddel verbis utar) in sau quippe naturali constitutæ, communem judicem sou habeant, omnium tamen salus legum naturalium ob servationem requirat, Deusque ipse, ut seipsam que libet conserves, velit; nihil aliud superest, quàm se vim illis opponant, qui migratis naturæ legibus viex opprimere aggrediuntur. Accedit quod Deus inse Literis bellæ passim approbet, quod evidentissimm nobis documentum præbet, jure naturæ bellum ge rere neutiquam nesas esse." Philos. Pras. P. II. c. v. 2. Cons. supra, L. I. c. v.

<sup>5</sup> Si stricte loquamur, omne bellum ob justas causs susceptum est defensivum; nemini enim licet alterum of fendere

L. II.

amica via res possit componi; puta, colloquio Cap. 16. inter partes instituto, provocatione ad arbitros facta, aut re sorti commissa. Præcipue autem hæc via tentanda illi, qui petit; quippe cum possessionem cum aliquo titulo savor utique comitetur 6.

IV. Injusta porro bellorum causa vel a-bellicausa perte tales sunt, vel colorem aliquem licet di-qua & lutum admittunt. Illæ ad duo potissimum quales? capita referuntur, avaritiam & ambitionem, c. vi. § 5. seu habendi, & dominandi libidinem. Hæ variæ sunt; puta, metus ex opibus & potentia vicini, utilitas jure destituta, amor sedes meliores parandi, denegatio eorum quæ ex simplici aliqua virtute debebantur, stoliditas possessime quæsitum, quod nobis paulo molestius videtur; & similia?

V.ET-

Digitized by Google

fendere, vel nocere. Adjungit Grotius bellum punitivum, quod verò minus propriè dictum est; quoniam gentes inter se sint æquales, & pæna non nisi a superiori insligi possit. Vid. supra, c. xiii. § 4, not. 7,

<sup>6</sup> Vid. fupra, L. I. c. v. § 7.

<sup>7</sup> Utut bella ob has causas suscepta justitiæ specimen & colorem præ se ferre possunt, tamen vere justa causa belli suscipiendi nulla esse alia potest, nisi injuria. Itaque ad tot classes bellorum causæ commodè referri possunt, quot sunt injuriarum genera. Vid. supra, L. l. c. vi. Dividitur autem dupliciter à Grotto causa belli (quæ & principium vocatur) in justificam, sc. & suasoriam; illa est, quæ movet sub ratione justi, & bellum justum reddit; hæc vero, quæ sub ratione utilis suadet. De Jure B. & P. L. II. c. i. & c. xxii.

Cap. 16. V. Ets 1 autem modus agendi in bello maxime proprius sit vis & terror : non minus tamen adversus hostem fraude ac dolo uti licet,
diain bello modo sides data non lædatur. Inde hostem
licitus.
c. vi. § 6.
narrationes : nequaquam autem per promissa
aut pacta s.

Visin bello adhibent lo adhibent adversus hostem ejusque res, distinguendum amen. est inter id, quod bostis sine injuria pati potest, c. vi. § 7. & quod ipsi salva bumanitate nos inferre posser.

Vid. supræ, L. I. c. x. § 5. not. 7. Conf. Grot. De Jure B. & P. L. III. c. i. § 6.7. 17. qui hoc argumentum ibidem plenè & accurate tractavit.

<sup>9</sup> Hanc rem fuse exposuit GROTIUS ( L: III. c. ir. -viii.) cujus doctrinam paucis complectitur Bupptus. " In Bello licet hostem interficere : finis enimbel-" li cæteroquin obtineri non posset. Non tamen in " infinitum excurrit hæc interficiendi licentia. Næ " infantes, nec fœminæ, nec eaptivi, nec fupplices, " nec qui seipsos dedunt, per se interfici possunt, nif " forte exinde fingulare aliquod momentum ad finem " belli conferatur. Quin omnis vis, in quantum hoc " non facit, plane illicita est. Unde & nunquam fine " horrendo & inexpiabili scelere stupra inferri sceminis " possunt; cum ad finem belli nulla ratione hoc quic-" quam faciat, & à plusquam barbara libidine proce-" dat. Qui autem juste interfici possunt, recte inter-" ficiuntur in folo proprio, hostili, nullius : neutiquam " autem in territorio tertii, quocum nihil nobis est ne-" gotii propter jus, quod illi in suum territorium com-" petir. Veneno an hostem interficere liceat, non adeo expeditum videtur, certe moribus quarundam genu-" um hoc repugnat. Naturæ tamen lege permiffum " est, hosti quocunque modo nocere, modo finis ha-

L. II. Qui enim hostem sese mihi declara-Cap. 16. vit, cum in hoc ipso sit professio extrema mala mihi intentandi, eo ipso quoque, quantum in se, mihi indulget facultatem adversus se in. infinitum. Humanitas tamen jubet, ut quantum armorum impetus patitur, non plus mali hosti inferamus, quam defensio aut juris nostri

VII. SOLET bellum dividi in solenne & minus folenne. Ad illud requiritur, tum ut ge-Bellum foratur autore utrinque eo, qui summum habet nus solen-

vindicatio, & in posterum securitas requirit?

c. vi. § 9.

se beatur ratio. An ergo & spicula & fontes & aquas e' veneno inficere liceat, hinc itidem est definiendum. " Quoad percuffores omnino cum H. GROTIO distinguo inter eos, qui fidem expressam vel tacitam violant; " & qui eam non violant. Tales percussores, qui hos-" ti nullo modo sunt obstricti, immittere, haud prorsus " illicitum videtur; sum perinde sit, sive pauci, sive " plures hosti noceant. Ast de illis qui fidem violant, " secus est sentiendum. Si vitam hostium corpusque " lædere, multò magis res vastare, eisque eripere licet. " Nec excipio res sacras aut religiosas, quippe quæ " ejus sunt, qui summum imperium habet. Nec tamen "in rerum vastatione ultra limites progrediendum " Si enim rerum vaftatio ad finem belli pacemque acd' celerandam nihil conferat eam jure naturæ illicitam " esse omnino assero. Stultum sane non minus ac " impium est nullo suo bono nocere alteri. Quarum " rerum vastatio itaque nobis nec necessaria nec ullo " modo utilis eft, eam intermittere ratio jubet. Sic " cum rarò admodum sit necessarium templa, statuas, " ædificia tum publica tum privata post victoriam cor-" rumpere, iisdem parcere naturæ leges jubent." Phi-101. Pract. P. II. c. v. S. 5. § 4 -10. Conf. Ejusdem

I i 3

Dissert. de Jure Belli circa res sacras.

impe-

Cap. 16. imperium; tum ut præcesserit indictio 10. Minus solenne est, quod denunciatum non est aut quod in privatos geritur. Quo etiam pertinent bella civilia.

VIII. Jus bellum movendi in civitate, un movendi est penes eum, qui summum habet imperium, penesimpe- ita istud usurpare citra delegatam ab illo si rantemest. cultatem, supra mensuram magistratus est; e c. vi. § 10, tiam ubi hic conjicit, summæ potestati, si consuleretur, placiturum heic & nunc bellum geri ". Etsi omnibus, qui alicui provincia aut loco munito cum copiis militaribus praficiuntur, ex sine muneris sui id quoque injunctum intelligatur, ingruentem hostem quoris modo a locis sibi commissis repellere: ut un modo a locis sibi commissis repellere: ut un modo a locis sibi commissis repellere: ut un modo a locis sibi commissis repellere: ut un modo a locis sibi commissis repellere: ut un modo a locis sibi commissis repellere: ut un modo a locis sibi commissis repellere ut un modo a locis sibi commissis repellere un un modo a locis sibi commissis repellere.

cum rerum repetitione est conjuncta, & alias clarica-

<sup>10</sup> A nonnullis alio nomine vocatur jus feciale." Bet · li quidem æquitas sanctissimè feciali populi Romai " jure perscripta est: ex quo intelligi datur nullun " bellum esse justum, nisi quod aut rebus repetitis ge-" ratur, aut denuntiatum ante sit & indictum." De Offic. I. xi. Indictionem vero solennem non exisre naturæ sed sicto quodam jure gentium requiri contendit GROTIUS: (L. III. c. iii. § 6.) quæ distinctio mihi omnino inutilis & vana videtur. Rectius sut o pinor] Buddeuse: " Cum præcipiat [jus naturæ] ut " omnia priùs ad lites componendas tentemus, quan " arma arripiamus; sine dubio eriam præcipit, ut alter ,, quem ut hostem invadere constituimus, hac de n " certior reddatur, ut hoc quoque modo illi occasio 66 bellum evitandi subministretur. Atque cum omno es res bellicæ ad summum imperantem spectent, ab eo " quoque indictionem fieri debere nemo inficiatus su-" erit. " Estque hæc belli indictio vel conditionata, qua

nen non temere bellum in ditionem hostilem Cap. 16-ransferant.

IX. CETERUM ut qui in naturali libertate Qua pririvit, ob injurias tantum abs se patratas bel-vata injuo potest peti: ita in civitate sæpe bello in-ria fundet
vaditur restor civitatis, aut tota civitas, etsi iste sum?
autor injuriæ non suerit. Sed ut recte hocc. vi. § 12.
stat, necessum est, ut injuria ista aliquo modo
in illum transierit. Ac rectores quidem civitatum ex injuriis per antiquos cives, aut qui
recens ad eos consugiunt, patratis participant,
si passi fuerint eas patrari, aut si receptum præstent. Ut patientia sit culpabilis, requiritur,
ut quis & sciat delinqui, & possit prohibere.
Sciri autem a rectore civitatis præsumuntur,

1 4.

<sup>\*\*</sup> tio dicitur, & tum maxime locum habere videtur,

\*\* cum nihil antea de litibus amice finiendis actum fu
\*\* it: vel pura, qua fimpliciter alterius amicitiæ & foci
\*\* etati renunciamus, eumque hostem nostrum declara
\*\* mus, quæ & speciali quadam ratione & per eminen
\*\* tiam indictio dicitur.

<sup>&</sup>quot;Habet autem indictio five denunciatio faltem lo"cum in bello, quod vocant, offensivo; in quo semper,
"etiam cum legati violati suerint, usurpanda est. In
"desensivo autem supervacua videtur, cum ibi res ipsa doceat, invasorem constituisse armata manu jus
"quod se habere putat, prosequi. Cum indictione
"tamen non consundenda est belli promulgatio, qua
"subditis significatur hunc vel illum à nobis pro hoste
"haberi, & nihil nisi hostilia nos ab eo expectare posse."
Philos. Prast. P. II. c. v. S. 4. 9—11.

nonet Grotius) ut tempus non ferat eum consuli, qui supremum in civitate jus habeat: hic necessitas exceptionem porriget. De Jure B. & P. L. I. c. in.

Cap. 16. quæ a civibus aperte & frequenter fiunt. Frequenter from cultas prohibendi femper præfumitur, nisi e fus desectus maniseste probetur. Ut tamen qui noxium ad se consugientem pæraæ durtaxat declinandæ causa recipit & protegit, bello peti possit; id magis ex peculiari pacto inter vicinos & socios, quam communi alqua obligatione provenit; nisi iste prosugua apud nos hostilia in eam civitatem quam deseruit machinetur.

Repressa.

X. Sed & illud inter gentes receptum, un pro debito civitatis proprio, aut quod justiciam requisitam non administrando in se denicavi. \$13. vavit, singulorum civium bona teneantur hateurus, ut extranei, quibus debetur, issa pud se deprehensis manus injicere queant: la tamen ut civibus, quibus hoc modo sua eripiuntur, resusso sit procuranda ab illis, qui debituna contraxerunt 13. Quales exsecutiones solent vocari Repressala, quæ frequenter sun bellorum præludia 14.

Pre altero libet pro se, sed & unus pro alte o. Quod tarere qui men ut recte siat, requiritur in eo, pro quo
possint?
bellum geritur, justa causa; in auxiliatore au
c.vi. 14.

ra Sed rationi ideoque juri naturali consonum videtur, ut qui noxium defendat, criminis se reddat participem, & 9b hanc causam recte bello petatur: unde peculiari pacto nihil opus esse videtur. Cons. Grot.

L. H. c. xxi, § 4.

"! Licebit regressalias usurpare, ita quidem ut alterius reip. tives capiat, si insius subditi in altera civi"tate detineantur; bona autem, si bona suerint prius
tate detineantur; bona haberi nequeant, nihil obstat quo
"minu"

tem probabilis ratio, cujus intuitu pro isto in Cap. 16. alium hostilia exercere queat. Inter eos autem, pro quibus non folum possumus, sed & debemus arma fumere, primo loco funt subditi nostri non universi solum, sed & singuli; modo ex hocce civitas non evidenter majoribus malis sit involvenda. Sequuntur socii, in quorum fædere id comprehensum est: Qui tamen non modo civibus nostris cedunt, ubi ipsi eodem tempore auxilio opus habent; sed & apud eosdem justa belli causa, & aliqua prudentia in bella suscipiendo præsupponitur. Hos excipiunt amici, etsi peculiariter id ipsis non sit promissum. Denique ubi nulla alia ratio est, vel sola communis cognatio sufficere potest, ut injuste oppressum, nostra auxilia implorantem, quantum commode facere poffumus, defenfum eamus 15.

XII. Licentia in bello eousque tendit, Licentiale ut quamyis quis cædes patrando aut res va-bello quostando atque eripiendo, ultra quam humanitas admiserit, sit grassatus: Gentium tamen c.vi. § 16.
opinione pro infami, & quem honesti viri
aversari debeant, non habeatur. Nisi quod
cultiores gentes modos quosdam nocendi ho-

<sup>&</sup>quot;minus ipsi homines capiantur." Buddel Phil. Prad. P. II. c. v. S. 3. § 9. Conf. Grot. De Jure B. & P. L. III. c. ii.

<sup>&</sup>quot;4 "Nonnulli huc reserunt ardgenn san Gracis "quondam maxime frequentatam, qua alterius civitatis homines propter homicidam nec deditum nec putinium capiebant & detinebant, donec alterutrum impetrarent." Buddeus, ibid § 5.

<sup>15</sup> De causis belli pro aliis suscipiendi, vid. Grot. L. H. c. xxv.

Res bello

cedant?

bus

Cap. 16. stibus viles habent; sura, veneno uri, al alterius cives militesque in dominorum cadem corrumpere 16.

XIII. Res mobiles in bello tunc demum capta quicapta intelliguntur, quando perfecutionem hostilem effugerant: immobiles autem, quan-6. vi. \$21. do ita à nobis detinentur, ut hostem inde acendi sit facultas. Etsi ut prioris domini jus ad cas res recuperandas plane extinguatur, necessium sit, ut per sublequens pactum omni prætenfioni renunciaverit. Alias enim vi partum vi licebit iterum eripere. milites autoritate civitatis belligerant: ita qua infi hostibus eripiunt, proprie civitati, non sibi adquirunt. Etsi passim receptum, ut mobilia, præsertim quæ non sunt magni pretii, militibus qui ceperunt relinquantur per conniventiam, aut præmii, vel quandoque stipendii loco; aut ut alliciantur, qui citra nefuum locare velint. ceffitatem fanguinem Quando autem res captæ iterum hosti eripiuntur, immobiles quidem ad antiquos dominos redeunt; nec minus mobiles debebant; etli

17 Conf. GROT. L. III. c. vi. Bupper Phil. Prat. P. II, c. v. S. 6.

<sup>16</sup> Vid. Apra \$ 6. not. 9.

<sup>18</sup> lis quæ dicta sunt de rebus ex hoste captis, quedam addenda funt de postliminio, quod argumentum fuse tractavit GROTIUS. L. III. cap. ix. Est att Postliminium (ex Grotii Def.) jus qued nascitu ex reditu in limen, id est, fines publicos. Et leg. 19ff. de capt. Postliminium est jus amissa rei recepanda ab extraneo, & in flatum pristinum restituenda inur

etsi apud plerosque populos & hæ militibus Cap. 16. in prædam concedantur 17.

XIV. Solet denique bello adquiri etiam Imperium imperium tam in fingulos, quam in integros eo quafitum qui populos victos. Quod tamen ut fiat legiti-fiat legitimum, & conscientias subjectorum stringat, mum? necessium est, ut victi victoribus sidem dederint, & hi hostilem statum animumque adversus illos exuerint.

XV. Suspenduntur actus bellici per in- Induciæ ducias, quæ funt conventio, per quam ad bellum sustempus, manente belli statu ac lite ex qua L.VIII.e. bellum suit ortum, bellicis actibus offensivis vii. § 3. est abstinendum; quibus elapsis, ni interea pax coiverit, citra novam indictionem ad hostilitatem redditur 19.

XVI. Possunt autem induciæ dividi in Variæ eaeas, quæ ineuntur subsistentibus in expedititatæ speone exercitibus, retentoque utrinque bellico cies.
adparatu; quæ ad modicum fere tempus sumuntur: & eas, quibus adparatus bellicus
utrinque dissolvitur. Hæ in satis longum
tempus iniri possunt & solent, & plenæ pacis

nos ac liberos omnes populos ac reges legibus ac moribus confitutum. Et FESTUS ex Gallo Ælio, lib. 1. signis. PostLIMINIO RECEPTUM, ait esse eum, qui liber ex qua
civitate in aliam civitatem abierat, in eandem civitatem
redit. eo jure, quod constitutum est de postliminiis. Item qui
servus à nobis in bostium potestatem pervenit, postea ad nos
redit, in ejus potestatem cujus antea suie, redit. In jure
postliminium equi & muli & navis eadem ratione. Cons.
Buddeum, ubi & supra. S. 6. § 26.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Conf. Grot. L. III. c. xxi. § 6, &c. Budn. P. II. c. v. S. 7. § 14.

Cap. 16. faciem gerunt, ac aliquando etiam pacis voo bulo infigniuntur cum adjectione certi tempo ris. Nam alias regulariter omnis pax atm est, seu in perpetuum extinguat controvasias, ob quas bellum conflatum erat. Que autem solent vocari induciæ tacitæ, nullan continent obligationem; fed partes ibi profi bitu utrinque quiescunt, & ad actus bellicos quandocunque placitum fuerit, procurrere inrum possunt so.

Pacis natura, comditiones, Ermitas. viii.

XVII. PENITUS autem tollitur bellum, fancita per fummos utrinque imperantes pate: cuius leges & conditiones definire, utiest pe L.VIII.c. nes paciscentes; ita illæ fideliter & convento tempore exfecutioni dandæ & servandæ simt In cujus rei firmitatem non modo jusjurandum folet interponi, & obsides dari; sed & sep alii, imprimis qui paci conciliandæ intervenir unt, ejus observationem præstandam recipiunt, auxilio promisso ei, qui contra leges pacis ab altero læsus fuerit 21.



<sup>20</sup> Conf. GROT. Lib. III. c. xxi.

Conf. GROT. L. III. c. xxii --- xxv.

#### CAP. XVII.

#### DE FOEDERIBUS,

I. BELLI juxta ac pacis temporibus Fadora inferviunt fædera, seu pacta inter amicina, suel speciasummos utrinque imperantes inita. Is thæc lis præstaintuitu materiæ possunt dividi in ea, quæ con-tionis.
Stituunt de aliquo officio invicem præstando, ix.
quod jam antea lege naturali præcipiebatur;
& quæ officiis legis naturalis aliquid superaddunt, aut saltem eadem ubi indefinita videntur, ad certi quid determinant.

II. An priorem classem referuntur scedera, Isorum quibus de simplici duntaxat humanitate exer-precipua quedam cenda, aut noxa non inferenda convenitur. capita. Quo pertinent & ea, quibus simplex duntaxat amicitia citra peculiarem præstationem sancitur. Aut quibus jus hospitii, aut commerciorum, quatenus id naturali lege debetur, stabilitur.

III. Posterioris classis fœdera sunt vel Hec aquaaqualia, vel inaqualia. Illa sunt, quæ utrin-lia aut inque eodem se modo habent; seu quando non equalia:
solum æqualia utrinque promittuntur simpli-illa?
citer, aut observata proportione virium; sed e. ix. § 3.

<sup>2</sup> Vid. *Supra*, L. I. c. xv..

82

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Conf. Grot. De Jure B. & P. L. II. c. xv. Cujus vestigia in hoc capite auctor maxime insequitur.

Cap. 17. & æquali modo, ita ut neutra pars præ altera lit deterioris conditionis, aut alteri obnoxia.

Inaqualia IV. In AQUALIA funt, quando vel inaquaquando, & les præstationes invicem exhibentur, vel altera a quibus, contrapars est deterioris conditionis. Promittuntur atuem inaqualia vel à sœderato digniore, vel c. ix \$ 4. à minus digno. Prius sit, si potentior auxilia promittat alteri, nec restipuletur; aut si majori proportione quam alter promittat. Posterius contingit, si sœderatus inferior plura teneatur præstare, quam ab altero recipit.

Summum imperium aut minuunt, aut non.

V. EORUM, quæ à fœderato inferiore præfantur, quædam funt conjuncta cum imminutione summi imperii; puta, si conventum sit ne inferior focius partem aliquam fummi imperii exerceat, nifi cum consensu superioris, Quædam autem fummum imperium non diminuunt, licet adjunctum habeant aliquod onus transitorium, seu quo simul & semel licet defungi; puta, fi ex fœdere pacis alter teneatur stipendium folvere alterius militibus, fumptus restituere, certam summam pecuniæ folvere, mœnia diruere, obsides dare, naves, arma tradere, &c. Imo nec quævis perpetua onera fummum imperium diminuunt. Qualia funt: eosdem cum altero amicos & hostes habere, sed non reciproce; ne ad certa loca navigare, &c. Item fi unus fociorum alterius fo-Cii

3 Conf. Liv. L. XI. c. v.

Non possum non mirari, auctorem nihil omnino de legatis dixisse, quorum sanctimonia, privilegia, jura tam notabilia ab iis, qui juri nature & gentium operam dant,

verentiam quandam ipfi exhibere, & fese ad verentiam quandam ipfi exhibere, & fese ad verentiam plactum modelte adtemperare.

VI. CÆTERUM fœdera tam æqualia quam Fædera inæqualia varias ob causas solent contrahi: politica. inter quas arctissimam fœderum speciem pro-commerducunt, quæ ad conjunctionem aliquam per-ciorum. petuam plurium civitatum spectant. Frequentissima autem sunt, quæ ad auxilia in bello desensivo aut offensivo præstanda, aut ad commercia regenda pertinent.

VII. CELEBRIS quoque est divisio sede-Fædera rum in Realia & Personalia. Quorum hæc quæ reasunt, quæ cum rege intuitu personæ ipsius in-personaeuntur, eoque defuncto simul exspirant. Illa lia? vero sunt, quæ non tam ipsius regis, populive c. ix. § 6. rectorum ut talium, quam reipubl. & regni intuitu contrahuntur, ac perdurant, istis licet mortuis, qui eorundem autores suerant.

VIII. Conjunct & fæderibus funt Spon-Sponfiones fiones, quæ proprie vocantur ista pacta quæ a fæderibus ministro summæ potestatis circa negotia ad conjunctæ eandem spectantia sine ipsius mandato ineun-c.ix. § 12, tur. Quibus uti summus imperans non tene 13. tur, nisi postquam eadem rata habuerit: ita si minister easem absolute contraxerit, & ratihabitio secuta non suerit; ipse viderit, quo modo satisfaciet illis, qui ejus sidem secuti inanibus pactis decepti sunt 3.

CAP.

ceat

dant, proculdubio negligi non debent. Quoniam verò folent sœdera ut plurimum iniri opera legatorum; de hisce quid naturæ leges præcipiant, haud inutilem operam me acturum esse duco, si hic paucis exponam.

#### CAP. XVIII:

#### DE OFFICIIS CIVIUM.

Ofitium civis, gonerale, Peciale. I. OFFICIUM Civium est vel generale vel speciale. Illud oritur ex communi obligatione, qua isti imperio civili sunt subjetti

ceat autem verbis cl. Buddet sei, qui quidem omis cum perite & scienter tum breviter & presse Azeric.

"Summa (inquit) hue redit: legatos non este ladendo.

Eorum enim operà & bella siniuntur, & pax & tran
quillitas inter gentes conservatur. Sed eum lerra
turze in genere dictitet, neminem esse lædendom,

legati tamén in éo præcipuum quid præ cæteris habest,

quod ne belli quidem tempore & inter armorum stre

pitum lædi debeant. Idque ideo, quia humani generis, gentiumque omnium salus hoc requirit. Des

rego qui omnia ea præcipit facienda, quæ ad hunt

sinem conducunt, legatos etiam non lædendos præ
cipit. Qui enim vult sinem, media etiam huc du

centia approbarè censetur.

" centia approbare censetur.

"Præcipue quidem hoc ad illos legatos pertinet, qui
belli aut pacis causa mittuntur. Nec tamen illis qui
" commerciorum causa, aut ad amicitiam ineundam,
" vel sirmandam, stabiliendamque, splendido hocce
" munere funguntur, sanctitas deneganda. Etenim us
commercia storeant, ut amicitia & concordia sover
" tur, hominum omnium, gentiumque maximopere"
interest, Saltem humanitatis leges palam migrares
" qui ejusmodi legatos læderet.

"Læditur autem legatus, primo fi non fine pret nanti caufa admittatur : deinde, fi in corpore, bonis

" existimatione, famulis, fanctitas ejus vialettr.
" Quod ad admissionem attinet, possunt aliquando non
" admiti

Digitized by Google

fubjecti. Hoc vero ex peculiari munere & Cap. 18. functione, quæ per fummum imperium fingulis est injuncta.

II. Officium generale civium respicit vel Generale rectores civitatis, vel totam civitatem, vel con-triplex.

cives.

III. Restoribus civitatis civis debet reverentiam, fidelitatem, & obsequium. Cui con-remcivijunctum est, ut idem præsenti statu adquiescat, tatis quod? neque

admitti, si prægnans hoc jubeat ratio: qualis est; si
mittens callida legationis simulatione nos antehac
decepit. Le nunc similes fréudes metuantur; item si
si qui mittitur, persidia, aut mio crimine atrociori
est erga eum ad quem mittitur, se obstrinxerit, ut & si
constet legatum non venire ut agat id quod præ se
set, sed ut ad seditiones concitet populum, arcana
sostra exploret, prodatve, &c.

"Admissum non esse lædendum, satis patet. Idque 
"ne jure talionis quidem licet, cum qui legatum ad"mist, juri isti, si quod habuit, renunciasse merito 
"existimetur. Cætera sacile definiri possunt, si ad si"nem & natusam segationum attendatur. Ergo tanta est 
legatorum sanchitas & inviolabilitas, quantam lega"itionum sinis requirit. Hinc concludo legatum ab eo, 
ad quem mittitur, non posse puniri. Nunquam enim 
summus imperans per legatum se alterius imperio 
subjicit. Per legatum enim ut æqualis cum æquali, 
non ut inferior cum superiori agere voluit. Atque 
id natura negotiorum, quæ à legatis tractantur exigit. Ergo legatis immunitas ab omni imperio est 
"concedenda."

"Quod si ergo delinquerit, non ut cum subdito, sed ut homine alterius imperio subjecto agendum, hoc est, si res tanti sit, ut reparationem damni dati, vel penam à legato exigi nostra intersit, dominus legati adeundus est, sique is petitioni nostra satisfacere K k

Cap. 18. neque ad res novandas animum adjiciat, neque alteri cuivis adhæreat magis, eundemve admiretur & veneretur; atque bene ac honorifice de iifdem, & eorum actionibus fentiat, atque loquatur.

IV. Erga totam civitatem officium boni civis

Erga civitatem totatem totum quod? carius; ut vitam, opes, fortunasque suas
ad eandem servandam libenter offerat; ut
ad

" renuat, ea omnia nobis licent, quæ in principem,
" subditorum delicta punire nolentem, concessa sunt
" Quod si res nullam serat moram, ut hostis capi, cus.
" todiri, & pro periculi magnitudine intersici potest.
" Finis enim legationum neutiquam requirit, ut quid" vis à legatis patiamur.
" Nec legatorum sanctitas eousque se extendit, ut

"fi per territorium hostis ejus, ad quem mittuntur, tran"feant, non debeant violari. Finis enim legationum
"fine hocce jure obtineri potest. Nec obstat, quod
"fummum imperantem referant. Namque & ipsi
"fummi imperantes ab hoste lædi possunt; ergo multo
"magis qui eos repræsentant legati, nisi lex specialis.

" aut conventio, intercedat.

" cedendum.

"Quod de ipso legato dictum, illud certa ratione etiam de comitibus famulisque ejus est intelligendum. 
"Hi ergo si deliquerint, postulari à legato potest, ut 
"eos dedat: si hoc facere renuat, ipse se crimine obstringit, adeoque locum habebunt, quæ antea de legati delicto diximus. Ipse legatus autem eos punire 
"nequit, cum sinis & natura legationis facultatem pusi niendi comites, aut servos, non requirat, legatoque 
adeo non concessa videtur ab eo ad quem mittitur 
Bona ejus per judiciorum ordinem pignoris causa capi nequeunt, cum hoc arguat vim superiorem, à 
qua legatum immunem esse, demonstravimus. Si

" solvere debita nolit, eodem modo, ut in delictis pro-

" Ut

ad eandem illustrandam, ejusque commoda Cap. 18. promovenda omnes ingenii & industriæ nervos intendat.

V. Erga concives civis officium est amice & Ergaonpacifice cum illis vivere; commodum fese ac cives
facilem præbere, nec morositate aut pervicacia
sua turbas dare; cæterorum commodis non
invidere, aut eadem intervertere<sup>3</sup>.

VI.

<sup>&</sup>quot;Ut vero legato jus afylum in ædibus suis constitu." endi, & quosvis eo consugientes recipiendi conce. datur, natura & indoles legationum nullatenus requirit. Quod si autem simile quid concessium superans, si si falus civitatis sue hoc exigat, istud revocare possit.
Unde quid de lite inter Galliæ regem, & Romanum pontiscem, hac super re agitata, censendum sit, patet. Interim si per consensum imperantium certa jura legatis competant, quorsum & ritus & ceremoinias resero, hæc sine prægnanti causa illis denegari nequeunt, cum hoc ipso sama & existimatio eorum ledatur." Philos. Prast. P. II. c. iv. S. 5. § 19—37.
Cons. Grot. De Jure B. & P. L. II. c. xviii.

Hoc officium non minus facris literis quam rationi convenit. Vid. Rom. xiii. 1, &c. 1 Pet. ii. 17.

Le amore erga patriam multa præclara scripserunt veteres Romani. Audiamus Cicrronem: "Cum omnia ratione animoque lustraris, omnium societatum nulla est gravior, nulla carior, quam ea quæ cum rep. est unicuique nostrûm: cari sunt parentes, cari liberi, propinqui, familiares: sed omnes omnium caritates patria una complexa est: pro qua quis bonus dubitet mortem oppetere, si ei sit prosu. turus?" De Off. I. xvii.

<sup>3</sup> CICERONI iterum auscultemus: " Multa sunt ci" vitatibus [f. civibus] inter se communia, sorum, fana,
" porticus, viæ, leges, jura, judicia, suffragia, consue" tudines præterea & samiliaritates, multisque cum

K k 2 " multis

lex generalis.

Cap. 18. VI. Specialia officia vel per universam sek I remp. velut diffundunt, vel circa certam dunofficiorum taxat partem occupantur. Circa quæ omnia hoc generale præceptum habetur: Ne quis ullum officium in rep. affectet aut fuscipiat, ad quod sese ineptum deprehendit.

Consiliariorum principis officia.

VII. Qui consilio suo rectoribus civitatum adsistunt, in omnes reip. partes aciem mentis convertant\*; quæ ex usu reip. videbuntur esse, dextre & sideliter citra affectus ac pravos respectus exponant; falutem reip. in omnibus confiliis pro scopo habeant, non proprias opes, aut potentiam; pravis affectibus principum adulando non velificentur; factionibus & coitionibus illicitis abstineant; nihil quod dici oportet dissimulent, nihil quod ta ceri oportet eliminent; exterorum corruptionibus impenetrabiles sese præbeant; privatis suis negotiis aut voluptatibus publica negotia non posthabeant.

VIII. Qui publice constituti sunt ad sacra ministro- obeunda, in iisdem gravitatem & attentionem rumoficia. adhibeant; vera de cultu Numinis dogmata

Arctior verè est " multis res rationesque contracta. " combinatio propinquorum. Sanguinis autem coni junctio & benevolentia devincit homines caritate " Magnum est enim eadem habere monumenta majo" " rum, iisdem uti sacris, sepulchra habere communia. " Sed omnium societatum nulla præstantior est, nulla " firmior, quam cum viri boni moribus similes sunt fa-" miliaritate conjuncti. In quibus enim eadem fludia funt, eædemque voluntates, in his fit ut æque quif " que altero delectetur, ac feipso; efficiturque id, " quod Pythagoras ultimum in amicitia putavit"

proponant; eorum quæ ipsi docent populo Cap. 18. sese conspicuum exemplar exhibeant; nec pravitate morum, muneri suo dignationem, doctrinæ pondus detrahant s.

IV. Que is publice injunctum variarum Professoficientia rerum animos civium imbuere, nihil rum artifalsi aut perniciosi doceant: vera autem ita tradant, ut auditores iis assentiantur non tam adsuetudine audiendi, quam quia solidas eorundem rationes perspexerunt; omnia dogmata ad societatem civilem turbandam directe sugiant; omnem scientiam humanam inanem habeant, ex qua nulla in vitam humanam & civilem utilitas redundat s.

X. Qui juri dicundo præficiuntur, quibuf- yudicum vis facilem accessum præbeant; plebem ab officia. oppressionibus potentiorum protegant; jus æque pauperi & humili, quam potenti & gratioso dicant; lites ultra necessitatem non extrahant; a corruptelis abstineant; in cognoscendis causis diligentiam adhibeant, omnesque affectus sinceritatem judicii corrumpentes seponant; recte faciendo neminem timeant.

XI.

<sup>&</sup>quot; ut unus fiat ex pluribus. Magna etiam illa commu" nitas est, quæ conficitur ex beneficiis ultro citro datis

<sup>&</sup>quot; acceptis; quæ & mutua & grata dum sunt, inter quos ea sunt, sirma devinciuntur societate." Ibid.

<sup>4 &</sup>quot; Ad confilium de republica dandum caput est nosse rempublicam." Cic. de Orat. II. lxxxii.

<sup>5</sup> De hoc argumento leg. omnino Burnet. de Cusă Paßerali. Buddei Theol. Moral. P. 2. c. iii. S. 8. 6 Vid. Quintil. Instit. L. I. c. ii.

<sup>7 &</sup>quot;Summovendum utrumque est ambitûs genus, vel "potentibus contra humiles venditandi operam, vel K k 3 "illud

Cap. 18. XI. Quibus armorum cura commissa, militem diligenter & tempestive exerceant, & ad rum armo. tolerandos militiæ labores sirment; disciplinum officia. nam militarem sartam tectamque habeant; milites hosti jugulandos temere non objiciant; annonam & stipendium quantum in se promte procurent, nec de eo quidquam intervertant; milites semper ut reip. saveant curent, nec unquam eos sibi adversus rempubl. concilient.

Militum officia. XII. Milites contra stipendiis suis contentissint; ab expilandis & vexandis paganis abstineant; labores pro tuenda rep. libenter & strenue obeant; pericula per temeritatem non arcessant, per ignaviam non defugiant; fortitudinem in hostem, non in commilitones, ostentent; stationem assignatam mascule defendant; honestam mortem turpi sugæ & vitæ præferant.

Legatorum officia.

XIII. Quorum opera civitas apud exteros utitur, cauti fint & circumspecti; inania a solidis, vera fabulosis discernere callidi; se cretorum tenacissimi, pro utilitate suæ civitatis adversus quassibet corruptiones obstinati.

Præfectorum rei nummariæ offiçia. XIV. Qu'i opibus civitatis colligendis aut dispensandis præsunt, cavenat ab omni non necessaria acerbitate; nec ob proprium quæstum, aut per petulantiam vel malignitatem

<sup>&</sup>quot; illud etiam jactantius minores utique contra digni" tatem attollendi. Non enim fortuna causas vel justas

<sup>&</sup>quot; vel improbas facit." QUINTIL. Inflit L. XII. c. vii.

De legatorum jure & privilegiis, vid. fapra, cap.

xyii. § 8. not 3,

animi, oneris quid adjiciant; publici nihil Cap. 18intervertant; quibus de publico quid folvendum, illis citra moras non necessarias facisfaciant.

XV. Durat autem civium speciale officium, quamdiu in ea sunctione, ex qua illud pro-Officium squamdiu, squamdiuti; qua ubi abeunt, & il-civii quo-lud exspirat. Generale itidem durat, quam-ret? diu cives sunt. Cives autem esse dessinunt, vel L.VIII.c. si consensu expresso aut tacito civitatis discedant, & alibi sedem fortunarum sigant; vel si ob delictum in exilium ejiciantur, & jure civitatis priventur; vel si hostica vi oppressi in victoris ditionem concedere adigantur.

#### F I N I S.





# INDEX Rerum\*.

A.

Cceptatio necessaria in promissione, 1. 9. 16. Acceptilatio tollit obligationem, 1. 16. 3. Accessiones quid fint, 1. 12. 7. Acquirendi modi diversi, 1. 12. Actio humana, 1. 1. 2. Bona, mala, licita, 1. 2. 11. luntaria, invita, mixta, 1. 1. 16. Imputari quæ potest, ib. Judicialis, 2. 12. 5. 17, 18. Actionis materia, forma, p. 136. n. 42. Attus dividui, individui, 1. 6. 8. not. 14. Addictio in diem, 1. 15. 9. Æqualitas hominum, 1. 7. 1. Non sequitur ab æqualitate virium, 1. 7. 2. not. 3. Ratu naturæ, 2. 1. 8. Æqualitas quid, 1.17.12. A difpensatione differt, 1. 2. 10. Æternitas Dei demonstratur, 1. 4. 5. not. 14.

Affectus, quam vim habeant, 1. 1. 14. Eorum origo. ib. n. Alienatio regni, an licita, 2. 15. 6. Ambitus quid, 1. 14. 3. not. 5. Amor sui ipsius naturalis, 1. 3.2. Analogia à philosophia exulanda, 1. 4. 5. not. 18. Anima mundi, 1. 4. 3. Animalia, utrum jus hominibus in corum vitas competat, 1. 12. 1. not. 1. Damnum ab iis datum à domino resarciendum; 1. 16. 12. Animi cultura necessaria, 1.5. 2. not. 3. Antichresis, 1. 15. 15. Arifocratia, 2. 8. 3. Atheismus pænis coercendus, 1. 4. 2. not. 6. Societatem destruit. 1. 3. 10. not. 9. 1. 4. 9. not. 24. 1. 5. 2. not. 3.

Atbe-

Primus numerus librum, fecundus caput, tertius paragraphum, Pr. auctoris prafacioness, not, netam defignat.

Atheorem juramentis nulla fides,
1. 11. 4. not. 5.
Attributa Dei demonstrantur, 1.
4. 5. not. 14.
Audio, 1. 15. 9.

#### ₿.

B Ellum, 2. 16. Defensivum, offensivum, 2. 16. 2. Solenne, minus solenne, 2. 16. 7.

Benevolentia, fundamentalis lex naturæ, 1. 3. 9. not. 9.

Benitas à justitià differt, 1: 2. 13.

Benerum quot genera, 1. 1. 11. not. 26.

Benæsidei possessor, 1. 1. 3. 4.

C.

C Ausa actionis, principalis, collateralis, subalterna, 1. : 1. 27. not. 61. Civile imperium, à Deo in quo fensu, 2. 6. 14. not. 8. Noa · à paterno, 2.3.7. not. 9. Civiles leges quid, 2.12. 1. Gives originarii, adicititii. 2. 6. Civium officium, 2. 18. Civitas quid fit, 2. 5. 1. & 2. 6. 10. Ejus caufa, 2. 5. 7. Et origo, 2. 6. 9. Et fructura, 2.6. Commercium unde, 1. 14. 1, not. 1. Ejus leges generales, · ib. Commissoria lex, 1. 15. 15. Commodatum quid, 1. 15. 6. Campensatio, 1. 16. 2. Compromissum, 2.1.10. not. 12. Concursus ad alienum crimen quoruplex, 1. 1. 27. not. 61.

Condonatio debiti, 1. 16. 3. Confusio, 1. 16. 9. not. 14. Conjugiam, 2. 2. Vid. Matrimonium. Conscientia quid, 1. 1. 5. not. 9. Certa, dubia, erronea, probabilis, scrupulosa, ib. Non est innata nec suprema actionum norma, *ib*. Consensus in pactis necessarius, 1. 9. 8. Debet esse mutuus, 1. Expressos, tacitus, 9. 15. 1. 9. 9. Confervatio sui homini naturalis, 1. 3. 2. Consuetudo quantum valet, 1. 1. 13. Alteram naturam vocat Cicero, ib. not. 35. Contractus quid, 1. 15. 1. neficus, onerosus, ib. 2. pacto differt, ib. 8. Corporis cultura necessaria, 1. 5. Creatio æterna impossibilis, 1.4. 3. not. 7. Crimen unde æstimandum, 1. 13. 16. Cultus Dei in quo confistit, 1. 4. 7. Externi necessitas ex lege naturæ, 1. 4. 7. n. 22. D. Amnum resarciendum, 1. 6. Per se & per alios, 1. 6. 7. Defensio inculpata, 1. 5. 10. Delegatio, 1. 16. 9. Democratio, 2. 6. 11. & 8. 8. Depositum quid, 1. 15. 7. Derelicum quid, 1. 12. 6. not. Deus auctor legis nature, 1. 3. Attributa ejus de-Į. II. monstrantur, 1. 4. 5. not. 14. Existentia, 1. 4. 2. not. 2. Providentia, 1. 4. 4. not. 12. Non

Non extenditur, 1. 4. 5. not. 16. Pænitet in quo sensu, i. 4. 5. not. 17. Nequit obligari, 1. 2. 4. Dispensatio quid, 1. 2. 9. An lex divina admittat, ib. not. Diffimulatio licita, 1. 10 5. Divortii caulæ, 2. 2. 6. Doloris acriores stimuli quam voluptatis, 1. 1. 13. not. 37. Dominium quomodo acquiritur, 1. 12.2. Eminens quid, 2. 15.4. Dominorum officia, 2. 4. Donatio, 1, 12, 14 Duellum, I. 5. 13. not. 22.

E.

Emphytensis quid, 1. 12. 8. not. 23.

Emphytensis quid, 1. 12. 8. not. 23.

Emptio, venditio, 1. 15. 9.

Error quotuplex, 1. 1. 7. Confensum impedit, 1. 9. 12. & 11. 6:

Existimatio quid, 2. 14. 1: Simplex, intensiva, ib. 2.

Expositio infantis homicidium, 2. 3. 4. not. 5.

Expromissor, 1. 15. 14.

F.

Favorabile interpretatione extenditur, 1. 17. 9.
Fidejuffor, 1. 17. 9.
Finis à medio diftinguitur, 1. 1. 9.
Fadus, 2. 17. Reale, personale, ib. 6. A sponsione differt, ib. 8.

Forma mundi non æterna, 7. 4.
3. not. 11.

Fruetus quomodo æstimentur,
1. 6. 6. Ad quem pertineant, 1. 13. 6.

Fungibiles res, 1. 15. 11.

Furis nocturni & dicrimen, 1. 5. 16. not. 25.

Furor impedit consensum, 1. 9.
10.

G.

G Rratitudo, 1. 8. 5.

H.

H Abitatie, 1. 12. 8, not. 27: Habitus quæ vis, 1. 1. 13.

Hæres quis, 1. 12. 11.

Harmonia præstabilita, 1. 4. 4.
not. 12.

Honor quid, 1. 4. 6.

Humanitatis officia, 1. 8. 1.

Humilitas, 1. 7. 5.

Hypotheca, 1. 15. 15.

I.

I Gnorantia quotuplex, 1. 1. 8.
Imbecillitas hominum naturalis, 1. 3. 3.
Immutabilitas Dei demonstratur,
1. 4. 5. not. 14.
Imperantium officia, 2. 11. 1.
Potestas, 2. 7. In rebus facris, 2. 7. 8. not. 11.
Imperium summum quid, 2. 9.
1. Utr. resistere liceat, 2. 9.
4. not. 5. Civile, in quo sensu à Deo oritur, 2. 6. 14.
Jus ejus unde oritur, 1. 2. 5.
Non ex potentià, ibid. not.
30:

Im-

Imposibilium nulla obligatio 1. Imputativitas actionum, 1. Independentia Dei demonstratur, 1. 4. 5. not. 14. Induciæ, 2. 16. 15. Infinitum quid sonat, 1. 4. 5. not. 15. Infinita series absurda, 1. 4. 2. not. 2. Ingenii humani diversitas, 1.3. Injuria quomodo fit, 1. 2. 15. Innoxiæ utilitatis res, 1. 8. 4. Intellectus quid, 1. 1. 14. Intemperantia quare vitiosa, 1. 5. 10. Internuntius, 1.9.21: Interpretatio legum, 1. 17. 1. Interregnum, 2. 10. 4. Judicium, utr. ad intellectum, an ad voluntarem pertineat. p. 116. n. 7. Judicum officia, 2. 18. 13: Juramentum, vid. Jusjurandum. Jus gentium quid, 1. 1. 1. Jus imperii unde oritur, 1.2.5. Parentum in liberos, 2. 3. 2. not. 2. Maris in fæminam, 2. 2. 4. not. 3. Vitæ & necis, 2. 13. 2. Jus naturale quid, Pr. 🖇 3. & 1. 1. 1. not. 1. Civile, ib. In quibus differunt, Pr. § 4. Sibi invicem non repugnant, Pr. § 5. Jus naturale circa externas actiones præcipue versatur, Pr. § 5. Utrum idem sit in statu integro ae corrupto, Pr. § 7. not. 19. Utr. existat, 1. 3. 1.

not. 1. Varia ejus principia.

ib. not. 2. Ejus auctor Deus,

A natura hominum investiganda, *ib*. Jusjurandum quid, J. 11. 1. Ejus finis & usus, ib: 2. Per animam, per salutem quid vult, ib: 3, not.4 Obligationem firmat, non creat, ib. 5. Vi & metu extortum obligat, ib. 6. not. 10. Affertorium, promissorium, ib. 10. Justitia quid, 11 2, 12. Commutativa, distributiva, 14. Æquatoria, rectoria, ib. not, 34. Particularis, universalis, attributrix, expletrix, ib.

L.

Æ sio quævis injusta, 1.6.2: Legati jura & privilegia, 2: 17. 8. not 3. Officia, 27 18, 13. Lex definitur, 1. 2. 2. An à normâ distinguatur, ib. not. 2. A consilio differt, 1 3. 10, not. 10. Commissoria, 1. 15: 3. 15. Divina, 1. 2. 16. Humana, ib. Confcientiam obligat, 2. 12. 8. Salica, 2. 10. 11. Summaria, 2. 11. 11. Kjus sanctio, 2. 14. 4. Imperantem non obligat, 2. 9. 3. Vid. Jus.

Liberi omnes naturā, 1. 7. 6. not. 10.

*Liberi* hæredes parentum, 1. 12. 11. Eorum officia, 2. 3. 12. Libertas voluntati attribuitus,

1. 1. 9. not. 19. Locatio, conductio, 1. 15. 10. Lotaria, 1. 15.13. Lumen naturale quid, 1. 1. 4.

M: MA-

M.

Mandatanii oblimain. Mandatarii obligatio, 1.9. Mandatum ejusque jura, 1. 5. 5. Mare utrum jure liberum fit, 1. 12. 4. not. 10. Mariti officium, 2. 2. 10. Materia actionis à forma distinguitur, 1. 1. 17. not. 42. - Materia legis quid, 1. 2. 8. Materia non æterna, 1. 4. 3. not. 13. Matrimonium quid, 2. 2. 1. Quibus contrahere licet, ib. An requirat consensum parentum, 2. 3. 10. Medium à fine distinguitur, 1. 1. Mendacium illicitum, 1. 10.8 Metus obligationem solvit, 1.9. 14. Non solvit, 15. not. 23. In juramentis, 1. 11. 7. Militum officia, 2. 18. 12. Ministrorum sacrorum officia, 2: 18. 8. Mobilia quænam funt, 1. 12.6. not. 13. Monarchia, 2.6.11. Moralis scientiæ tres fontes, Pr. § 2∙ Meralia Dei attributa demonstrantur à posteriori, 1.4.5. not. 14. Motus non effentialis materiæ, 1. 4. 3. not. 11. Mundus non æteruus, 1. 4. 3. not. II.

N.

Atura quid vult, 1. 4. 3. not. 8.

Naturale jus, vid. Jus.

Naufragium quam licentiam det,
1. 5. not 29. 33.

Nauticæ leges, 1. 5. 24.

Necessitas non habet legem, 1. 5.
23. Jus omnibus in omnia
dat, ib. not. 31. Physica, moralis. 1. 2. 3. not. 5.

Novatio, 1, 16. 9. not. 14.

Noxæ deditio servi, 1. 6. 11. A.
nimalis, ib. 12.

Nummi origo, 1. 14. 1. not. 14

0.

Bligatio quid, 1.2: 3. Unde oritur, ib. 4. Triplex est, 1. 9. 4. not. 6. Quibus modis tollitur, 1. 16. Occupatio originarius acquirendi modus, 1. 12. 6. Dominii o. rigo, ib. 2. not. 4. Ochlecratia, 2. 8. 11. Officium quid, 1. 1. 1. Varize ejus species, 1. 3. 13. Absolutum, 1. 6. 1. Hypotheticum, 1.9.22. Oligarchia, 2.8. 11. Olla fortunæ, 1: 15. 13. Omnipotentia Dei demonstratur. I. 4. 5. not. 14. Omniscientia, ib. Operæ servorum, 1. 12. 8. not-28.

P.

P Actum quid 1.15. 1. Neceffarium, 1.9.2. Servandum, ib. 3. A promisso dissinguitur, ib. 5. Et à contractu, 1.15. 1. Metus non violat, 1.9.14. not. 23.

Parentum officia & jura, 2.3.

Partus matrem sequitur, 2.4.6. not. 5.

Passinguitur, 2.14. Reprimendæ, 1.5.2. not. 3.

Patrumsamilias jus, 2.3.7:

Para-

Pax, 2, 16, 17. Peculium liberorum, 2. 3. 5. Perfectio quid fonat, 1. 4. 5. not. ı 8. Permissa actio, 1. 2. 11. Permutatio, 1. 14. 1. Pignus, 1. 15. 15. Pana quid, 2. 13. 4. De effentia legis, 1.2.7. Sanctio legis, 2. 12. 4. Cui usui inservit, 2. 11. 7. Politicum animal homo, 2. 5. 5. Polygamia an licita, 2. 2. 5. not. Positivæ Dei leges non inutiles, 1. 2. 8. not. 20 Possessor bonæ fidei ad quæ tenetur, 1. 13. 4. Præda in bello cujus fit, 2. 16. Præfettorum rei nummariæ officia, 2. 18. 14. Prescriptionis jus, 1. 12. 12, Pretium quid, 1. 14. 1. Primævus hominium status, 1. 3. 3- not. 54 Primogeniti quid fit jus, 1.12. 11. not. 37. Principum officia, 2. 11. 2. Promissum quid, 1. 9. 5. De tuturo, ib. 6. not. 9. Perfectum, imperfectum, ib. Purum & fub conditione, ib. 20. Promulgatio de essentia legis, 1. 2. 6. Protimeseos jus, 1. 15. 9. Providentia Dei demonstratur, 1. 4. 4. not. 12. Pudicitia vi recte defenditur, 1... 5. 20.

R.

R Egnum an possit alienari, 2.
15.6. Usufructuarium, 2.
9.7.

Religio naturalis, 1. 4. Non per fe sufficit, 2. 5. 8. Vinculum societatis, 1. 3. 9. & 1. 4. 9. & 1. 5. 3. Ejus cura imperanti incumbit, 2. 2. 4. Repressaliæ, 2. 16. 10. Retractus, 1. 15. 9.

٠S٠

S Acrorum ministrorum officia, 2. 18.8. Salus populi suprema lex, 2. 11. Sanctio poenalis legis, 1 · 2 · 7 · Sepulturæ jus, 1. 8. 8. not. 15. Sermocinantium officia, 1. 10. Servitus perfecta, imperfecta, 2. 4. 2. not. 4: Ejus origo, 2. 4. I. Servitutes prædiorum, 1 · 12 · 1 · Servorum officia, 2. 4. Silentium fignum consensus, fi 9.9. Simonia quid, 1. 14. 3. Socialitas fundamentum juris 112 turalis, 1. 3, 7. Societas quare instituta, 2. 5. 1. Solutio obligationum, 1. 16 1. Sors litibus dirimendis apta, 1. 7. 4. & 1. 15. 13. & 2. 1. 10. not. 13. Sponsiones, 2. 17.8. Sponte fieri quæ dicuntur, 1.14 9. not. 20. Status quid, 2. 1. 1, Naturalis, 1. 3. 3. & 2. 1. 3. Adventitius, 1. 6. 1. Civilis, 2. 5. 3. Futurus an ratione innotelcit, Pr. § 5. & 1. 4. 8. 1.5. 2. Hominum corruptus, Pr. § 6. Successio linealis, 2. 10. 10. Testamentaria, 1. 12.13. Ag.

natica, cognatica, 2. 10. 11.

Sui .

Succidium illicitum, 1. 5. 4. not.

Summum jus, summa injuria, 1.
2. 10. not. 24.

Sumptuariæ leges, 2. 11. 11. Superbia in quo confistit, 1. 7. 5. Superficiarium jus, 1. 12. 8. not.

23.
Suspicio non justa causa belli, 1.
5. 15.
Systema civitatum, 2. 8. 13.

Τ.

T Empus lapsum obligationem tollit, 1. 1. 6.

Testamenti jus. 1. 12. 13. Utrex jure naturali originem trahat. 1. 12. 12. not. 40.
Testis officium, 2. 1. 10.
Thesaurus quid, 1. 12. 6. not. 17.
Traditio ad dominum transferendum requiritur, 1. 12. 13. not. 41.
Transitus innoxius aliis concedendus, 1. 8. 8. not. 15.
Tributa, 2. 11. 10. & 2. 15. 3.
Tutela inculpata, 1. 5. 10.
Tyrannis, 2. 8. 11.

v.

V Edigalia, 2. 15. 3. Venditio, vid. Emptio. Venia danda poenitenti, 1.6. 13. Aliquando delictis, 2. 13. 15. Veritas, moralis, logica, 1. 10. 7. Utr. per se fit prosequenda, 1. 10. 5. not. 8. *Vindicta* illicita, 1·6. 13. Vitæ jus, vid. Jus. Vitricus an habeat paternam potestatem, 2. 3. 3. Unitas Dei probatur, 1. 4. 5. not. Iq. Universitas quomodo punienda, 2. 13. 19. Voces nihil certum natura designant, I. 10. 2. Voluntas quid, 1. 1. 9. Bonum appetit, 1.1. 11. Hypotheses variæ de ejus libertate, ib. 94 not. 19. Usucapio modus acquirendi, 1. 12. 12. Usufructus, 1. 12. 8. not- 25-Usufructuarium regnum, 1. 9.7: Usus quid, 1. 12: 8. not. 25. Usura licita, 1. 15. 11.

Uxoris officia. 2: 2. 10:

Utilitatis innoxize officia, 1. 8:

## FINIS INDICIS.







